liirgen E. Lenssen

Das Kreuz im christlichen Volksglauben

Christliche Symbole — heute teilweise sdkularisiert — begegnen dem Men-
schen, insofern er ihnen Betrachtung schenkt und fiir sie empfanglich ist, auf
Schritt und Tritt. Von allen diesen Sinnbildern — Fisch, Taube, Ahren, Trau-
ben ete. — zeichnet sich eines aber durch die Haufigkeit seines Auftretens aus:
Das Kreuz. Zunichst ist das Kreuz das Merkbild fiir die Kreuzigung und den
gekreuzigten Herrn Jesus Christus. Kreuzigung und der gekreuzigie Heiland
sind Einmaligkeiten in der Geschichte. Im ersten Korintherbrief 1, 17 schreibt
der hl. Apostel Paulus, daff Christus ihn gesandt hat, die Heilshotschaft zu
verkiindigen, damit das Kreuz Christi nicht seiner Kraft beraubt werde. Es
lieen sich noch weitere Stellen fiir die Kreuzespredigt des hl. Apostels Pau-
lus anfithren, denen allen gemeinsam ist, dafh Paulus, wie es schon die einzige
angegebene Stelle aussagt, die Kreuzigung Jesu und damit sein Kreuz aus der
Bedingtheit von Zeit und Raum herausléste und in die unendliche und ewig

Bilder aus der Sammlung religitser Volkskunst des Priesterseminars Wiirzburg.

7



giiltige Sphire des Mythos erhob. Davon ausgehend ist das Kreuz das beherr-
schende Symbol der christlichen Kirche und ihrer Weltanschauung geworden.

Die Kirche gebraucht es als Gestus, diesen Gebrauch kennen wir schon von
Tertullian, Cyprian, Hippolyt und Ephrim, dem Syrer, her, als architektoni-
sches Zeichen und Mittel und in kiinstlerischer Weiterentwicklung als Kruzu-
fix zur bildnerischen Darstellung des Leidens und Sterbens Jesu Christi. Ver-
bleiben wir bei der Verwendung als Gestus. Hier ist der Anfang zu schen von
der Entwicklung, die das Kreuzzeichen bis zum Aberglidubischen hin vollzog.
Die Kirche zeichnet das Kreuz bei der Taufe, bei dem Exorzismus zur Abwen-
dung, Vertreibung des Teufels und aller bésen Michte. Der christliche Volks-
glaube {ibernahm diese Abwehr- und Schutzwirkurg des Kreuzzeichens sehr
bald Heidnische Schutzzeichen wurden vielfach durch das iibernommene
christliche Zeichen ersetzt, das aber die schon den Schutzzeichen zugedachien
Funktionen damit iibernahm. Damit wurde der heidnische Aberglaube heibe-
halten, nur die Zeichen hatten sich gedndert. Das Kreuzzeichen als magisches
Zeichen und Amulett schlug der Einzelne tiber sich oder iiber irgendwelche zu
schiitzende Objekten. So lautet der Rat einer Sage aus Eussenhausen (Mell-
richstadt), sich nach der Begegnung mit einer Hexe zu bekreuzigen, um sich
so zu schiitzen und ihrem Zauber zu entgehen. Diese magische Kraft des Kreuz-
zeichens wurde dann auch den bildlichen oder plastischen Kreuzzeichen zu-
geschrieben. Als Beispiel dient uns abermals eine Sage, nach der drei Kreuze
an die Tir als Schutz gegen Hexen zu zeichnen sind.

Beiden Beispielen ist gemeinsam, daf das Kreuz ein Schutzzeichen ist. Das-
jenige Zeichen aber, das das betreffende Objekt schiiizt, kriftigt und segnet
dieses Objekt auch aufgrund eben dieser Schutzwirkung. So wire es falsch,
das Kreuz im christlichen Volksglauben nur als Mittel zur Abwehr des Bosen
zu sehen, vielmehr stellt es auch eine Quelle des Segens dar. So ist es auch
bei dem abgebildeten ,,gliickseligen Hauskreuz™ (Abb. 1). Zwar lautet die Uber-
schrift (iibersetzt): , Kraft dieses Zeichens Tau (T), womit die Minner, die
Sohne Tsraels, bezeichnet wurden, befreie uns unser Gott vor der Ansteckung,
Amen. Sohn Gottes erbarme Dich meiner, Amen”, welche die Kraft des Kreu-
zes gegen jegliche biose Macht kennzeichnet, und die Unterschrift: , Gegen
Zauber, gegen Feuer, Pest und Ungewitter”, doch kommt neben den Schutz-
bitten die GewiBheit der segensreichen Kraft des Kreuzes zum Ausdruck. Auf
den Balken stehen in Abkiirzungen der Franziskussegen, der Zachariassegen,
der Wettersegen, der Mariasegen und der Agathasegen, unten rechts der Be-
nediktussegen. Das gesamte menschliche Leben wird mit dem Kreuzzeichen
geweiht und gesichert bis den Sterbenden ebenfalls Kreuze schiitzen. Wie es
zahlreiche Schutzsegen gibt, von denen oben schon eine Auswahl erwdhnt wur-
de, die voneinander verschiedene Zwecke und Auswirkungen aufweisen, so
konnen auch unterschiedliche Kreuze mit jeweils andersgerichteten Verwen-
dungszwecken hier aufgeziihlt werden, so das Caravacakreuz, das Benediktus-
kreuz, das Zachariaskreuz, das Wetterkreuz, um nur einige zu nennen. Ein-
zelne dieser Kreuze weisen noch Kapseln oder andere Behiltnisse fiir Reli-
quien oder Breverl, Schwabmadonnen, Schluckbildchen und Wallfahrisanden-
ken auf.

Bisher wurde das Kreuz nur in seiner Wirkung und in seinem Gebrauch als
Schutz und Segen gesehen, andererseits dient es der Volksfrommigkeit auch,
um sich in das Leiden und Sterben unseres Heilandes zu vertiefen. So besitzt

73



die volkskundliche Sammlung des Priesterseminars Wiirzburg, aus
der die erwdhnten Beispiele genommen sind, kleine Kreuzigungsgruppen, unter
denen die Rhoner Kreuzdarstellung mit Assistenzfiguren fiir unsere unterfréan-
kische Gegend besonders typisch ist. Der Sockel des Kreuzes ist in den fran-
kischen Farben, teils sogar in der Weise des frinkischen Rechens, gefalst.
Die Fassung der iibrigen Bestandteile der Rhoner Kreuzigungsgruppe ist je-
weils verschieden. Neben diesen kleinen geschnitzten Kreuzigungsdarstellungen
taucht das Motiv der Kreuzigung auch auf den Andachtsbildchen auf. Ebenso
wie bei den Bildstocken das Kreuzigungsmotiv bzw. das Kreuz am Anfang
steht, finden sich auf den frithesten Andachtsbildchen insbesondere Kreuzi-
gungshilder, sich unterscheidend durch die dem Kreuz Christi beigefiigten Per-
sonen oder Motive, von denen wenigstens die Arma Christi genannt werden
sollen (Abb. 2) wie sie auf dem abgebildeten Spitzenbild den Gekreuzigten um-
rahmen. Neben den Andachtsbildchen spiegeln die Gebetszettel — gedruckt
oder handgeschrieben — die Tiefe der Kreuzesfrémmigkeit im christlichen

74



Volksglauben wieder. Doch soll das folgende in Franken oft gebetete Gebet
Zeugnis hiervon geben.

O mein Herr und Heiland, der du an dem Kreuz fiir mich gestorben bist!
Siehe, hier liege ich zu deinen Fiien, und iiberreiche in deine heiligsten Hin-
de anjetzo und in der Stunde meines Hinscheidens von dieser Welt meine
arme Seele; dann mir, o siiffester Jesu! ist unbekannt, wann und wie du mich

von dieser Welt wirst abfordern; dahero danke ich dir gegenwirtig fiir alle
mir bezeigte Gnaden und unendliche Wohlthaten, so ich allschon von deiner
gottlichen Majestét theils empfangen, theils in der Stunde meines Todes zu
empfangen haben werde. Ach ich bitte dich, du wollest nicht gestatten, daf}
ich nach empfangenen so vielen Gutthaten und groBen Gnaden in meinem
letzten Kampf verloren gehe. Ich fiirchte mich zwar, und habe wegen meinen
begangenen Fehlern die grofte Ursache mich zu furchten; allein in dich und
deine unendliche Barmherzigkeit setze ich mein vollkommenes Vertrauen; dann

75



dieses dein heil. Blut, deine heilige Wunden und dein Kreuz sind und werden
zu allen Zeiten meine einzige Stirke seyn, durch welche ich jetzt und allzeit
vor allen Anfechtungen beschiitzet bleiben werde. Verleihe mir, o Jesu! dafs
ich durch die Wirkung deiner heiligsten Wunden einen wahren Schmerzen
und inbriinstige Reue iiber meine Siinden erwecken, und dagegen zu dir, o mein
Herr! eine kindliche Liebe und Zutrauen erlangen moge, damit also meine
Seele von allen Mackeln méchte gereiniget und wiirdig gemacht werden, ihren
lichsten Jesu nebst dessen heiligsten Mutter zu umfangen, und zu sprechen:
Jesu, Maria und Joseph, lasset euch meine Seele empfohlen seyn! Es lebe Je-
sus! Amen”.

Dieses Gebet von ca. 1750 ist vor dem Kruzifix gebetet worden, um so den
damit verbundenen hunderttigigen Ablaf zu gewinnen. Ebenso verbreitet war
das anschliefende Gebet.

O Gecreutzigter Jesu! der du dein heiliges Creutz fiir das fiirnehmste
Werckzeug unserer Erlosung auBerwiihlet / dasselbig durch dein Rosen-farbi-
ges Blut geheiliget /uns auch als ein Versshn- und Gnaden-Thron vorgestellet /
ich bitte dich durch das kosthahre Blut/womit es begossen /ich bitte durch
die bitterste Peyn / Marter und Todt / welche du daran gelitten: du wollest mir
durch das heilige Creutz Vergebung meiner Siinden /Besserung des Lebens /
Trost und Hilff in gegenwirtiger Noth / bestindige Gnad /einen seeligen Todt
/und die ewige Glory geben / Amen"'.

Wie im Gebetsgut hat auch im Liedgut die Kreuzesfrémmigkeit ihren Nie-
derschlag gefunden. Aus den zahlreichen Beispielen sei die 18. Strophe des
alten Wall-Liedes ,,In Gottes Nahmen heben wir an...” genannt: ,,Da8 wir
sein Leiden und sein Todt / Kyrie eleison /bedencken all in unserer Noth / Al-
leluja / Alleluja / gelobet sey Gott und Maria’.

Das Kreuz stand allem Gebetsgut, allem Liedgut, also der gesamten Fréommig-
keit voran. Die wenigen Beispiele versuchten, dies aufzuzeigen. Die fiihrende
Rolle des Kreuzes in der Frommigkeit, und damit wird wieder an den Anfang
dieser Uberlegung angekniipft, ist die Gewihr dafiir, daf das Kreuz Christi
nicht seiner Kraft beraubt wird. Zwar reicht oft marianische Frommigkeit in
die Kreuzesfrommigkeit hinein, doch steht letzten Endes, wie es uns die abge-
bildete Gebetbuchillustration zeigt (Abb. 3), im Hintergrund beherrschend das
Zeichen des Sieges tiber den Tod, das Symbol aller christlichen Frommigkeit:
Das Kreuz.

76



