Aufsitze

Dieter Lauer

Gochsheimer Winterglockenlduten

Es war ein eigenartiger Begriff, der beim
Lesen eines heimatkundlichen Werkes zum
unterfrankischen Ort Gochsheim die Auf-
merksamkeit auf sich zog und zum Nachden-
ken anregte. Dort steht, daB das "Siebenjud-
lauten” in der Zeit vom 28. Oktober bis zum
21.Februar (nicht 28.Februar) tdglich um
8 Uhr abends vom Turm der evangelischen
St. Michaelskirche erklingt”. Verbunden mit
diesem Lduten ist eine Sage, nach der sich
eine Person in der Flur verirrt und durch den
ndchtlichen Glockenruf den schiitzenden Ort
gefunden haben soll. Seither, so wird berich-
tet, erschallt als Hilfe fiir Verirrte wihrend
der dunklen Jahreszeit ein weiteres Abend-
liuten®.

Siebenjudlduten

“Siebenjudlduten”? Ein eigenartiger Be-
griff im Zusammenhang mit einer seit 1540
protestantischen Kirche, den man wohl kaum
in einem leicht verfiigbaren Nachschlage-
werk finden kann. Was haben sieben Juden
mit einem Glockengeldute von einer evange-
lisch-lutherischen Kirche zu tun?

Beschrankt man sich beim Nachsuchen
nicht alleine auf Wortdeuteleien, sondern
bemiiht sich auch um andere Grundlagen, so
stoBt man recht schnell auf eine einfache
Losung. Das "Siebenjudlduten” beginnt tra-
ditionsgemall am 28.Oktober. Nach dem
Heiligenkalender ist dies der ”Simonjuditag”,
ein Doppelfest fiir den Apostel “Simon der
Eiferer” und den Jesusjiinger Judas Thad-
daus”.

Dieser Denktag, der frither in manchen
Gegegenden als ganzer oder halber Feiertag
gehalten wurde®, ist heute wohl kaum noch
bekannt. Im Volksmund wurde aus Simon
und Judas erst Simonjud oder Siemenjud, und
als der Zusammenhang mit dem alten Kir-

chen-und Bauernkalender, mit seinen Na-
mens- und Festtagen, langst vergessen war,
wurde daraus das hochdeutsche Kunstwort
“Siebenjud”. Wer die unterfrankische Mund-
art um Schweinfurt kennt, der weif}, daB dort
nicht “sieben”, sondern “siechm” gesprochen
wird, wenn 7 gemeint ist.

Warum beginnt aber an diesem Tag ein
Winterglockengeldute? Zur Beantwortung
dieser Frage ist die Beschiftigung mit alten
Volksbriauchen, mit Bauern- und Wetterre-
geln niitzlich. Der Simonjuditag hatte neben
anderen Gedenktagen eine groBe Bedeutung
fiir das Landleben™. Mit ihm setzte im bduer-
lichen Wirtschaftsjahr der Winter ein®.
Dieser Zusammenhang wird durch einige
Wetterregeln belegt:

“Siebenjud schneits den Bauern auf den
Hut.””

“Sankt Simon Jid bringt den Winter
unter die Hiit.”¥

”St. Simon-Jiid bringt den Winter unter
die Liid.””

"Wenn Simon und Judae vorbei, so riickt
der Winter herbei.”'?

”Simon und Judae — hidngt an die Stauden
Schnee.” '

”Simon Judae — schmeif3t uns Schnee auf
die Bude.”'"

Winter bedeutete fiir die Bauern aber eine
gewisse Ruhezeit, die Ernte war eingebracht,
die Wintersaat auf den Ackern und das Vieh
war wieder in den Stillen. Die Alltagssorgen
um das Wachstum der Ackerfriichte und das
Gedeihen der Tiere waren geringer als im
Friihling, Sommer und Herbst, man hatte nun
Zeit fiir das Besinnen und auch fiir das Beten.

Winteranfang bedeutete aber auch Sorge
um ein gutes Uberleben der kalten Jahreszeit

61



und Hoffnung auf eine ertriigliche Zukunft.
Es liegt daher nahe, dafi durch ein zusitzli-
ches, nichtliches Geldute zum Nachtgebet,
zur Komplet, aufgefordert wurde.

In einer alten Gochsheimer Chronik wird
berichtet, da} mit der im Jahr 1738 ange-
schafften dritten Glocke abends um 8 Uhr ge-
lautet werden soll, "um die Leute dadurch an
ihre Bufie und Sterblichkeit zu erinnern..” Als
Zeitraum wird hier allerdings “von St. Mar-
tinstag bis Walburgi” genannt '.

Das “Siebenjudlduten”, das Simon-Jud-
Léuten hat seinen Namen also vom Doppel-
gedenktag der Heiligen “Simon der Eiferer”
und Judas Thaddius, da an diesem Tag, dem
28. Oktober, das Winterlduten begann. Ob-
wohl das Fest von Simon und Judas in Gochs-
heim ldngst vergessen ist, hat sich der Begriff,
in verballhornter Form, bis in unsere Tage
gehalten.

Winterzeit im béuerlichen
Wirtschaftsjahr

Folgt man Wetter- und Bauernregeln, so
wird man verschiedene, voneinander abwei-
chende Kalendertage fiir den Beginn oder das
Ende von Jahreszeiten finden. Dies ist ver-
stiandlich, da sich Wetter und Jahresverlauf
nie genau an Kalender und astronomische
Daten halten. Bei den Volksspriichen ist es
heute auch kaum mehr moglich, ihren wahren
Ursprung genau festzustellen. Oft sind sie in
ganz anderen Gegenden entstanden als dort,
wo sie heute verwendet werden, so sind
mit Sicherheit lokale Beobachtungen durch
gedruckte Haus- und Bauernkalender auf
andere Gebiete iibertragen worden'®,

In Gochsheim fand das néchtliche Winter-
glockengeldute bis in die siebziger Jahre
unseres Jahrhunderts vom 28. Oktober bis
zum 21. Februar abends um 8 Uhr statt'¥, In-
zwischen wird das ganze Jahr um 19 Uhr ge-
ldutet . Stellt der 28. Oktober einen Winter-
beginn im bauerlichen Wirtschaftsjahr dar, so
bereitet der 21.Februar schon etwas mehr
Schwierigkeiten mit seinen Belegen, dafiir ist
aber der darauffolgende Tag, der 22. Februar,
etwas ergiebiger. Es handelt sich hier um das
Fest "Petri Cathedra”, "Petri Stuhlfeier”, zum
Gedenken an die Erhebung des Apostels

62

Petrus auf den Bischofsstuhl von Antiochien
im Jahr 54'. Bei diesem Festtag handelt es
sich um einen Friihlingsanfang im landwirt-
schaftlichen Wirtschaftsjahr'”.

An 7Petri Stuhlfeier” entfernt sich nach
den Wetterregeln der Winter, oder er verstirkt
sich'. Da heiBt es z.B.:

“Ist’s St.Peter kalt, hat der Winter Ge-
walt.”

“"Weht’s kalt an Petri Stuhl, dann bleibt’s
noch 14 Tage kuhl.”"”

Andere Spriiche deuten aber schon auf das
kommende Friihjahr hin:

’St. Peter Stuhl dem Friihjahr winkt.”

”Um St. Peg)ri Stuhlfeier sucht der Storch
sein Nest.”2"

“Petri Stuhlfeier” erinnerte die Biuerin
auch an die Gartenbestellung, so sollte die
Erbsen- und Kohlsaat, wenn sie an diesem
Tag in die Girten gebracht wurde, besonders
gut gedeihen”. In manchen Gegenden traten
die Péchter kleiner Bauernwirtschaften am
St. Peterstag ihre Pacht an *2.

Wenn mit “Petri Stuhlfeier” am 22.Fe-
bruar das Friihjahr begann, so endete die win-
terliche Ruhezeit am 21. Februar, dem letzten
Tag des Gochsheimer Nachtldutens. Die jah-
reszeitlich bedingte Besinnungspause im
Bauernkalender dauerte in Gochsheim also
117 Tage, ungefihr ein Dritteljahr, dann ging
es wieder aufwirts im Jahreslauf,

Wie bereits erwithnt, wird das abendliche
Acht-Uhr-Lauten in einer Gochsheimer
Chronik auch mit dem “St. Martinstag und
Walburgi” abgegrenzt'”. Wihrend Martin
mit dem 11, November klar festgelegt und
allgemein bekannt ist, wird bei Walburga
iiberwiegend an den 1. Mai gedacht, und an
die davorliegende, unchristliche Walpurgis-
nacht, vom 30. April zum 1. Mai. Walburga
hat aber auch am 25. Februar ihren Gedenk-
tag, da dies ihr Sterbetag im Jahr 779 war™”.
Auf dieses Datum diirfte sich die Nennung in
der Chronik als Winter- und Liut-Ende bezie-
hen.

Die Einzelheiten, warum die Liutezeit ein-
mal vom 28. Oktober bis zum 2 1. Februar und
ein andermal vom 11.November bis zum
25. Februar gedauert hat, sind nach den ver-



fiigbaren Quellen nicht feststellbar. Der Zeit-
raum ist jedoch fast identisch, sieht man von
der leichten Verschiebung und der 10 Tage
kiirzeren Dauer ab.

Man hat heute leichte Schwierigkeiten, am
28. Oktober den Winterbeginn und am 21. Fe-
bruar das Winterende zu sehen. Irgendwie lie-
gen beide Tage etwas zu friih. Wenn man aber
annimmt, daB auf Heilige bezogene Gedenk-
tage und die zugehorigen Wetterregeln be-
reits in vorreformatorischer Zeit entstanden
sind, so galt damals noch der Julianische Ka-
lender. Mit der Einfithrung des gregoriani-
schen Kalenders nach dem Jahr 1582 wurden
zehn Tage auf einmal iibersprungen, da sich
im Laufe der Jahrhunderte diese vorausei-
lende Zeitverschiebung ergeben hatte.

Wenn der Simonjuditag als Beginn der
béduerlichen Winterzeit z.B. im 16. Jahrhun-
dert festgelegt worden ist, so wire dieser
Termin jahreszeitlich bereits 10 Tage spiiter
gelegen, d.h., der 28.Oktober hitte witte-
rungsmiBig dem 7. November entsprochen,
und der 21. Februar dem 3. oder 2. Mérz, je
nach Schaltjahr. Dieser Zeitraum pafit nun
schon etwas besser in das Bild und den
Arbeitsplan von Bauern und Gértnern fiir die
ruhigeren, winterlichen Wochen des Jahres-
laufes,

Diese Zusammenhdnge zwischen Winter-
zeit, Volksbrauch und Heiligenverehrung er-
geben zumindest eine brauchbare Erkldrung
fiir den ldngst vergessenen Ursprung des
nidchtlichen Glockenldutens zur Winterzeit.
Solange bessere Belege fehlen, sollte aber
gelten, dafl es so gewesen sein kann, nicht
sein muf!

Abendlduten fiir Verirrte

Wie bereits erwihnt, gibt es im Zusam-
menhang mit dem abendlichen Achtuhrlduten
die Sage, daB sich eine Person verirrt haben
soll und durch den Glockenruf das Dorf fin-
den konnte. So hat es frither die Gromutter
erzihlt und so ist es aufgeschrieben”. In man-
cher Uberlieferung heiBt es auch, daB der Ver-
irrte aus Dankbarkeit eine Schenkung mit der
Bedingung gemacht hat, daf wahrend der
Winterzeit regelmifig zur Nacht geldutet
wird.

Fiir den Wahrheitsgehalt dieser Sage gibt
es keine niheren Belege, aber stimmen kann
daran schon einiges. DaB ein in die Dunkel-
heit geratener Wanderer oder Reisender die
Orientierung verloren und durch ein Licht
oder ein Gerdusch wieder den rechten Weg
gefunden hat, ist durchaus verstiindlich. Wer
sich selbst schon einmal bei einem Ausflug
verspitete und in die Nacht geraten ist, weil3,
wie beruhigend es sein kann, wenn ein opti-
sches oder ein akustisches Signal auf die
Niihe des Zieles oder einer Siedlung hinweist.

Die Sage vom Irrliuten gibt es nicht nur in
Gochsheim, sondern auch in anderen Orten.
In Niirnberg soll es z. B. einmal ein Patrizier-
sohn®”, in einer anderen Fassung ein J ung(-:25 )
gewesen sein, der sich beim Honigholen im
Reichswald verlaufen hatte und durch das
Neunuhrldauten den Weg zuriick finden
konnte. In SeBlach war es ein Edelfriulein,
das sich verirrt hatte und durch den Glocken-
klang zuriick gefunden hat. Aus Dankbarkeit
soll ein Glocklein aufs Seflacher Rathaus
gestiftet worden sein”®.

In Niirnberg lduten die Glocken auch heute
noch das ganze Jahr um 21 Uhr’”. Das Sefla-
cher Irrglocklein erklingt ebenfalls noch
ganzjahrig um 19 Uhr auf dem Rathaus®. In
Gochsheim hat man seit einigen Jahren vom
winterlichen Achtuhrlduten auf ein tigliches
Liuten um 19 Uhr umgestellt* und damit
eine alte Tradition aufgegeben. In anderen
Stadten werden sicherlich #hnliche Ge-
schichten bekannt sein.

Fiir das néchtliche Glockengelidute gibt es
zwei mogliche Erkldarungen. Einmal war es
vielleicht tatsdchlich ein Ruf fiir Verirrte,
oder eine Erinnerung an Verspitete daran,
dal die Tore nun geschlossen wiirden und sie
sich beeilen miifiten. Auch Friedrich Riickert
reimte in seinem Gedicht vom Irrkréutlein:
“Dauerte das Irren, bis das Abendglocklein
scholl, das mit seinem Schwirren jedes Irren
brechen soll.”*” Zum anderen kann der Ur-
sprung des Liutens in alten Kirchenbriuchen
liegen, wobei die Glocke zum Gebet und zum
Nachdenken aufrief. Die Verirrten- und Stif-
tungslegenden konnten hier hineininterpre-
tiert worden sein. Die Grenzen zwischen
kirchlichem und weltlichem Geldute waren
frither sowieso flieBend, da damit einmal die

63



Tageszeit angezeigt und zum anderen natiir-
lich auch an das Beten, an Dank und Besin-
nung erinnert wurde. Genau werden sich der
Ursprung dieses Lautens und seine Veriinde-
rungen im Laufe der Zeit wohl kaum mehr
nachvollziehen lassen. da frither die Briuche
miindlich weitergegeben wurden und schrift-
liche Belege fehlen.

Heute, wo die Menschen kaum mehr
bewufit auf Glockengeliute héren, dieses
manchmal sogar als storenden Lirm empfin-
den, sollten diese friiher zum Tagesablauf und
zur Zeitbestimmung gehérenden Briuche
nicht ganz in Vergessenheit geraten, darauf
sollten Heimatkundler besonders achten,
auch wenn man das so Gesammelte nicht in
Museen aufbewahren und ausstellen kann.

Anmerkungen:

Y Seifert, Hans:
Gochsheim, Erinnerungen, Aufzeichnungen,
Niederschriften und Bilder, 1984, S. 37 (der
28. Februar ist ein Druckfehler)

2 Ebd S. 38

3 Melchers, Erna und Hans:

Das Grofie Buch der Heiligen, 1978, S. 701

Gugitz, Gustav:
Das Jahr und seine Feste im Volksbrauch
Osterreichs, Band II, 1950, S. 137

Yermoloff, Alexis:
Der landwirtschaftliche Volkskalender, 1903,
S. 548

9 Gugitz II: a.a.0., S. 139
" Seifert; a.a.0., S. 37

® Michael, Roland:

Schones Wetter heute?, o.J. (um 1980), S. 60
9 Gugitz II: a.a.0.; S. 139

Yermoloff: a.a.0., S. 450

0" Michael: a.a.0., S. 60
Yermoloff: a.a.0., S. 450

D Ebd., S. 450
12)

4)

Zeilein, Fritz:

Gochsheim, Ortsgeschichte mit Bildern, 1982,
S. 40

3 Michael: a.a2.0.,S. 7

"' Liutordnung fiir die Sankt-Michaels-Kirche
in Gochsheim, Evang.-Luth. Pfarramt Gochs-
heim, 1. April 1967, S. 2

64

' Evang-Luth, Pfarramt St.Michael Gochs-
heim, 13. Mirz 1991

Melchers:
a.a.0., 8. 121

Gugitz:
a.a.0., Band I, 1949, S. 99

Yermoloff:
2.2.0.,:8. 75

9" Ebd.
Y Ebd. S. 76
) Ebd.

Ebd.

Melchers:
a:a.0, 5127

St. Lorenz Niirnberg:
Sagen und Geschichten, 2. Aufl. 1977, S. 18

Bauer, Franz:
Alt-Niirnberg, 4./5. Aufl. 1969, S. 105
Bechstein, Ludwig:

Die Sagen des Rhongebirges und des Grabfel-
des, 1842/1979, S. 204

Evang.-Luth, Pfarramt St.Lorenz Niirnberg,
30. Januar 1991

) Stadt SeBlach, 29. Oktober 1991

) Evang-Luth. Pfarramt St.Michael Gochs-
heim, 13. Mérz 1991

Riickert, Friedrich:
Aus den Kinderjahren eines Dorfamtmann-
sohnes, Irrkrdutlein, 1829

16)

17)

18)

w3
L]

I~
)

24

25

26)

30)

Literatur:

Bauer Franz:
Alt-Niirnberg. Sagen, Geschichten und Legen-
den, 4./5. Auflage, Miinchen 1969

Bechstein, Ludwig:
Die Sagen des Rhongebirges und des Grabfel-
des. Wiirzburg 1842, Reprint: Sondheim v.d.R.
1979

Gugitz, Gustav: )
Das Jahr und seine Feste im Volksbrauch Oster-
reichs. Wien, Band I 1949, Band II 1950

Sankt Lorenz:
Sagen und Geschichten. Verein zur Erhaltung
der St. Lorenzkirche in Niirnberg. Mitteilungs-
blatt Nr. 15, 2. Auflage, Niirnberg 1977

Melchers, Erna und Hans:
Das groBe Buch der Heiligen. Geschichte und
Legende im Jahreslauf. Siid-West-Verlag Miin-
chen 1978



Michael, Roland:
Schones Wetter heute? Kalenderspriiche, Bau-
ernregeln aus fiinf Jahrhunderten. Praesentver-
lag Giitersloh o.J. ca 1980

Riickert, Friedrich:
Friedrich Riickerts Werke — in sechs Bénden.
Hrsg.: Conrad Beyer; Max Hesse’s Verlag Leip-
zig 1897

Seifert, Hans:
Gochsheim — Erinnerungen, Aufzeichnungen,
Niederschriften und Bilder. Gochsheim 1984

Yermoloff, Alexis:
Der landwirtschaftliche Volkskalender. Leipzig
1905.

Zeilein, Fritz:
Gochsheim — Dorfgeschichte mit Bildern.
Gochsheim 1982

Dieter Lauer, Hersbrucker Stralie 216,
8500 Niirnberg 30

Heinrich Seidl

Schalen und Wetzrillen

In meinem Beitrag “Der Kunigundenstein
— ein Schalen- und Zeichenstein™ (Franken-
land 5/92) erwihnte ich, dal der steinzeit-
liche Kult des Schalenreibens sich weit in die
christliche Zeit fortgesetzt hat. So schreibt
z.B. Haller: Das Vorkommen der Schalen-
steine “aber auch auf steinernen Tiirschwel-
len und Fensterbanken in Kirchen und Pro-
fanbauten des Mittelalters bezeugt eine lang-
anhaltende Tradition, deren Kontinuitiit sich
ebenfalls nur aus religiosen Motiven er-
klart.”® Bereits 1884 erkannte dies Wankel:
“Insbesondere reich an Erinnerungen aus der
Heidenzeit ist unser Kultus; vieles ist demsel-
ben angemessen, d.h. christianisiert, vieles
hat sich eingeschlichen und ist stillschwei-
gend geduldet worden. Zu dem letzteren ge-
hort auch der aus der uriltesten Heidenzeit
stammende, jetzt sehr erloschene Gebrauch,
Nipfchen und Rillen oder Rund- und Wetz-
marken an die Mauern alter Kirchen gemacht
zu haben.”"

Wiihrend bei den prihistorischen Schalen-
steinen ihr Zweck, ihr Sinngehalt, weit-
gehend nur vermutet werden kann, hilft bei
den “christlichen” oder “rezenten” Schalen

an Kirchen in Franken

und Wetzrillen die schriftliche und miindliche
Uberlieferung. So dienten z. B. diese Schalen
nach Hager "zum Ausloschen der Fackeln
nach Begriibnissen, zur Aufnahme von Lam-
pen, auch direkt zur Aufnahme von Talg und
Docht und waren oft transportabel.””

Einen jiingeren Beitrag zu unserem Thema
bringt Thomann: Schalen und Wetzrillen an
Kirchen, Kreuzen und auch an “profanen”
Steinen entstehen durch das Aufrauhen der
mit Schlick verschmierten Wetzsteine. “"Nach
einer Aussage von Gewdhrsleuten in der Ge-
meinde Ast bei Waldmiinchen und in franki-
schen Orten, wo sich auch Steinkreuze mit
Schleifschalen befinden, hat man friiher des-
halb die Wetzsteine am Steinkreuz aufge-
rauht, damit der Segen des Kreuzes auf das
Schirfungsgerit libertragen wurde und von
diesem weiter auf die Sense und auf die Ern-
tearbeit. Oft wurde das abgeschabte Material
vom Steinkreuz als Hilfsmittel fiir Mensch
und Tier verwendet, ja sogar als Medizin
gegen Unfruchtbarkeit wurden solche Ab-
schaben verwendet.”* Gleiches gilt auch fiir
Schalen und Wetzrillen an Kirchen. In
Schneiders Chronik von Forst, Niederlausitz,

65



