Das ,Jiidische Museum Franken’

von

Daniela F. Eisenstein

Das ,Jiidische Museum Franken’ bietet mit
seinen beiden Héusern in Fiirth und in
Schnaittach ein umfassendes Museumskon-
zept zur Vermittlung jiidischer Geschichte
und Kultur in Franken. Wihrend die Depen-
dance in Schnaittach Einblicke in das jiidi-
sche Leben auf dem Lande gewihrt, vermit-
telt das Haupthaus in Fiirth die Geschichte
stadtischen Judentums.

Das jiidische MuseumFranken in Fiirth

Das 1999 ervffnete Jiidische Museum Fran-
ken in Fiirth wurde in einem der stadt- und
baugeschichtlich bedeutenden Hauser der
Fiirther Altstadt errichtet. Archivalisch erst-
mals 1622 belegt, war es von der zweiten
Haélfte des 16. Jahrhunderts an bis ins spite
19. Jahrhundert im Besitz jiidischer Familien.
Aus dieser Zeit existieren eine Sukka (Laub-
hiitte) und ein Ritualbad im Keller, die beide
heute Teil der Dauerausstellung sind. Das
Ausstellungskonzept des Jiidischen Museums
Frankens in Firth thematisiert Geschichte
und Gegenwart jiidischen Lebens. Dabei wird
die jiidische Geschichte Frankens nicht als
eine Geschichte der Verfolgungen vermittelt,
sondern als die lange Geschichte einer

200

Die Dependance in Schnaittach

deutsch-jiidischen Kultur, die durch die Schoa
einen grausamen Bruch erlitt, nach 1945
tastend wieder aufgebaut wurde und heute als
Vielfalt jlidischen Lebens existiert.

Einblicke

In der Dauerausstellung erzihlen zahlrei-
che Judaika und Alltagsgegenstdnde in teils
thematischer und teils chronologischer
Anordnung die jiidische Geschichte und Kul-
tur Frankens vom Mittelalter bis heute vor-
nehmlich am Beispiel Fiirths. Leitobjekte der
Dauerausstellung sind Biicher. Sie verweisen
auf die Tradition des Schrifttums und der
Gelehrsamkeit im Judentum und auf die



Bedeutung Fiirths als Ort hebriischer Druck-
erzeugnisse.

Die ersten Themenstationen des Museums
verschatfen einen Einblick in jiidische Riten
und den religiosen Alltag. Besondere Aus-
stellungsstiicke wie das Wiener Memorbuch”
erinnern eindrucksvoll an die jahrhunderteal-
te Tradition jiidischen Lebens in Fiirth. 1633
in Wien begonnen, gelangte es im Zuge die
Vertreibung der Juden aus Wien mit der Fami-
lie Frinkel nach Fiirth, wo es bis 1932 in der
vom Rabbiner Birmann Fréinkel gestifteten
Klaus Synagoge weitergefiihrt wurde. Im
Nationalsozialismus verliert sich seine Spur,
das Buch galt bis zur Eroffnung des Jiidischen
Museums als verschollen. Erst 1998 ,.tauch-
te* das Memorbuch bei einem Altwarenhdnd-
ler wieder auf. Weitere eindrucksvolle Objek-
te sind die von Werner Gundelfinger gesam-
melten Judaika. In ihnen spiegelt sich die
einst reiche jiidische Kultur Frankens wider,
aber auch ihre Zerstorung und die Wahrneh-
mung judischer Kultur nach 1945. Werner
Gundelfinger entstammte einer alteingeses-
senen jlidischen Familie in Fiirth, die wih-
rend der Zeit des Nationalsozialismus in der
Schweiz tiberlebte. Nach dem Krieg kehrte
Gundelfinger nach Fiirth zuriick und beteilig-
te sich am Aufbau einer neuen jiidischen
Gemeinde. In dieser Zeit begann er das zu
sammeln, was an jiidischen Leben ,iibrig
blieb*: im Nationalsozialismus geraubte
Ritualobjekte, die ihm, als Juden, nun zum
Kauf angeboten wurden.

Der historische Teil der Dauerausstellung
beginnt mit der Geschichte der Juden im
Gebiet des heutigen Bayern seit dem 10. Jahr-
hundert. Im Zuge der Verfolgungswellen im
13. und 14. Jahrhundert und der Verbannung
der Juden aus den Reichsstadten im 15. und
16. Jahrhundert fand die jiidische Bevolke-
rung Aufnahme in vorwiegend reichsritterli-
chen und bischoflichen Territorien. Von den
unzédhligen jlidischen Gemeinden, die in
Franken entstanden, wurde Fiirth zu einem
Zentrum jiidischen Lebens mit stédtischem
Geprige. Die damals komplizierte politische
Struktur der zwischen der Dompropstei Bam-
berg, der Markgrafschaft Ansbach und der
Reichsstadt Niirnberg aufgeteilten Stadt Fiirth

rief Kompetenzstreitigkeiten hervor, die die
Entwicklung der jlidischen Gemeinde begiin-
stigte. Bekannt wurde Fiirth fiir seine jiidi-
schen Lernstitten und hebriischen Drucker-
zeugnisse. Josef ben Salomon Fromm, Besit-
zer des Hauses Konigstrale 89 (und heute
Sitz des heutigen Museums), griindete 1691
die erste hebrdische Druckerei. Einzige
Relikte, die diese bedeutende Zeit bezeugen,
sind die bis heute erhalten gebliebenen
hebriischen Fiirther Drucke. Eine Auswahl
besonderer Drucke aus der Sammlung der
Bibliothek des Jiidischen Museums wird in
der Dauerausstellung prisentiert.

Im Zuge der Haskala, der jlidischen Auf-
klidrung, und des Strebens nach Emanzipation
entstanden im 19. Jahrhundert neue religiose
Richtungen innerhalb des Judentums wie
etwa das liberale Judentum, das sich auch in
Fiirth etablierte. Entstehung und Geschichte
dieses religiosen Wandels in Fiirth mit ihren
Protagonisten wird in der Dauerausstellung
thematisiert. Das jiidische Biirgertum in
Fiirth, das mafgeblich zur wirtschaftlichen
und sozialen Entwicklung Fiirths beitrug, ist
Thema der néchsten Station. Zahlreiche Stif-
tungen fiir soziale und kulturelle Belange der
Stadt Fiirth waren durch jiidisches Mézena-
tentum ins Leben gerufen worden. Herausra-
gende Beispiele jlidischer Philanthropie wer-
den am Beispiel der Familien Nathan, Kraut-
heimer und Berolzheimer in der Ausstellung
inszeniert. Im Jahr 2004 vertiefte das Jidi-
sche Museum Franken den Aspekt jiidischer
Philanthropie mit der Er6ffnung einer kleinen
Dependance in der sogenannten ,Krauthei-
mer Krippe®“, einer ehemaligen Kinder- und
Sauglingskrippe in der Maistrafe.

Eine besondere Installation in der Dauer-
ausstellung stellt der Spiegelraum dar. Trotz
der Gleichstellung jiidischer Biirger in
Deutschland seit 1870 erlebte die jiidische
Bevolkerung insbesondere nach den Erfah-
rungen im Ersten Weltkrieg gesellschaftliche
Ausgrenzung. Mit Zitaten des in Fiirth gebo-
renen Schriftstellers Jakob Wassermann aus
seiner 1921 erschienen autobiografischen
Schrift ,,Mein Weg als Deutscher und Jude*
thematisiert eine Spiegelinstallation Wasser-
manns Reflektionen iiber die vergebliche

293



Bemiihung jiidischer Biirger nach gesell-
schaftlicher Akzeptanz.

Weitere historische Themenstationen der
Dauerausstellung widmen sich dem wach-
senden Antisemitismus in der Weimarer
Republik, dem Bruch deutsch-jtidischen
Zusammenlebens durch die Schoa bis hin
zum Wiederaufbau jlidischen Lebens in Fran-
ken, der Einwanderung russischer Juden in
den 90er Jahren und der Bedeutung von Erin-
nerungsarbeit in Jiidischen Museen.

Projektionen

Die Beschiftigung mit jiidischer Geschich-
te und Kultur in heutigen Kultureinrichtun-
gen geschieht in einem spezifischen gesell-
schaftlichen und politischen Kontext. In den
achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts began-
nen die Planungen fiir jiidische Museen und
Gedenkstitten in Deutschland. Die Griindung
jiidischer Museen und Gedenkstatten sind als
Reaktion auf die geschirfte Sensibilitit ge-
geniiber dem Holocaust zu verstehen. Aus-
schlaggebend fiir diese Wahrnehmung war
vor allem die deutschlandweite Ausstrahlung
der Fernsehserie ,Holocaust’ und der 50. Jah-
restag der ,Reichskristallnacht’. Man fiihlte
sich verpflichtet, einen Teil der verschwunde-
nen jiidischen Kultur fiir kiinftige Generatio-
nen zu erhalten. Interessant dabei ist, dass, im
Unterschied zu den Vereinigten Staaten, jiidi-
sche Museen und Gedenkstitten auf nichtjii-
discher Initiative griinden und fiir ein tiber-
wiegend nichtjiidisches Publikum ins Leben
gerufen werden.

Wer sich heute offentlich mit judischer
Geschichte und Kultur beschiftigt, bewegt
sich auf einem emotionalen Terrain. Im Ver-
gleich zu historischen Museen oder Stadtmu-
seen stehen die Konzeptionen geplanter jiidi-
scher Museen im Zentrum des offentlichen
Interesses und nicht selten im Kreuzfeuer der
Kritik unterschiedlicher Interessensgruppen.
Die Resonanz auf miihsam Recherchiertes,
auf die museumspddagogisch und aufwindig
gestalterische Umsetzung eines Themas in
judischen Museen sagt dabei oftmals mehr
tiber das Befinden deutscher Erinnerungskul-
tur aus als iber Konzept und Arbeit musealer

294

Einrichtungen selbst. Jidische Museen wir-
ken in diesem Zusammenhang durchaus als
ein Seismograph. Sie zeigen an, wie es um die
deutsche Erinnerungskultur und die Wahr-
nehmung jiidischen Lebens heute steht.

Den Kern vieler Debatten um die ,richtige’
Auseinandersetzung mit jidischer Geschich-
te und Kultur bringt die Kulturwissenschaft-
lerin Sabine Offe auf den Punkt, indem sie in
der Beschiftigung mit jiidischer Geschichte
und Kultur eine Projektionsfliche fiir eigene
Bediirfnisse erkennt: Die auf die imagindren
Juden im Museum projizierte nostalgische
Verkldrung jiidischer Kultur und jiidischer
Geschichte zeige ein Identifizierungsbediirf-
nis, das in den Juden eigene Wiinsche lokali-
siert, um sie dann aus- und abgrenzend unter
Kontrolle zu bringen.”

Im Fall des Jiidischen Museums Franken,
das bereits vor der Eroffnung des Haupthau-
ses im Jahr 1999 unter der Leitung des dama-
ligen Museumsleiters Bernhard Purin in die
Kritik regionaler Interessensgruppen geriet,
ging es unter anderem auch um die Verteidi-
gung populdrer Mythen und Geschichtsdeu-
tungen jiidischer regionaler Geschichte, die
das Museum nicht vertritt, die aber Teil des
regionalen Selbstverstindnisses geworden
sind. In Fiirth gab es den Glauben an eine
besondere Form der Toleranz in dieser Stadt,
die in der frithen Neuzeit — noch vor der Auf-
kldrung — praktiziert wurde und in eine tiber
die Jahrhunderte andauernde Toleranz und
Liberalitit ,miindete’.” Fiirth wird dabei — im
Gegensatz zu seiner Nachbarstadt Niirnberg,
mit der viele bis heute als erstes die national-
sozialistische Themen assoziieren — positiv
kontrastiert. Abweichungen von diesem Bild
normativer Identitét, wie sie etwa konzeptio-
nell im Museum umgesetzt wurden, konnen
als Zeichen des Verfalls aber auch der Bedro-
hung fiir das eigene Selbstverstindnis emp-
funden werden.

Alles, woran jiidische Museen in Deutsch-
land arbeiten, ist also auch 60 Jahre nach
Kriegsende immer noch in eine Zeit Konflikt
beladener Konsensbildung eingebunden, in
der jiidische Themen als Projektionsflichen
fungieren konnen. Die Museumsarbeit des
Jiidischen Museums Franken kann daher



kaum mehr fiir sich beanspruchen, als Aus-
druck eines noch sehr vitalen Deutungskon-
flikts innerhalb der Nachkriegsgeschichte zu
sein* und dabei neue, ungewohnte Perspekti-
ven jiidischer Geschichte und Kultur zu ver-
mitteln.

Ausblicke

Museen werden immer stiarker als Orte fiir
Weiterbildung und Meinungsaustausch wie
auch als auBerschulische Einrichtungen wahr-
genommen. Museumsangebote umfassen
daher nicht nur Ausstellungen und Begleit-
programme mit Vortrdgen und Lesungen,
sondern auch Bibliotheken und Lernzentren,
die das interaktive Lernen mittels neuer
Medien ermoglichen. An dieser Entwicklung
will auch das Jiidische Museum Franken in
Fiirth teilnehmen. Das Jiidische Museum
Franken fiihrt eine Prisenzbibliothek mit iiber
6.000 Banden Fachliteratur zur allgemeinen
und regionalen jiidischen Geschichte, jiidi-
schen Kunst, Geschichte des Antisemitismus,
der Schoa und des Widerstandes im National-
sozialismus und zum jiidischen Leben seit
1945. Ein Archiv mit Dokumenten zur
judisch-frankischen Geschichte und Kultur,
eine Genealogie judischer Familien in Fran-
ken sowie eine umfangreiche Fotosammlung
sind im stetigen Wachsen begriffen.

Bis zur Fertigstellung eines Erweiterungs-
baus sind diese in der Verwaltung in der Niirn-
berger Strale 3 untergebracht. Der geplante
Erweiterungsbau soll auch ein Learning Cen-
ter umfassen. Dort soll mit Hilfe von Compu-
tern und einer Mediathek judische Geschich-

te und Kultur durch interaktive Programme
und Oral History (miindlich tradierter Ge-
schichte) erfahrbar werden. Ebenfalls wird
dort eine genealogische Datenbank einge-
richtet, die der Erforschung judischer Famili-
engeschichten dienen soll — gerade auch fiir
Nachkommen jiidischer Familien aus Fran-
ken. Das Learning Center soll dariiber hinaus
besonders Schulen die Moglichkeit bieten,
mit neuen Medien Themen im Lehrplan tiber
Jjudische Geschichte und Religion zu vertie-
fen.

Anmerkungen:

" Memorbiicher enthalten neben Gebeten die
Namen von Progromopfern wie auch von
Mizenen und bedeutenden Gelehrten, die in
den Gemeinden wirkten; an sie erinnert die
Gemeinde im Gebet. Memorbiicher wurden im
aschkenasischen (d.h. mittel- und osteuropéi-
schen) Raum seit dem ersten Kreuzzug (1096
1099) gefiihrt.

?  Offe, Sabine: Ausstellungen, Einstellungen,
Entstellungen. Jiidische Museen in Deutsch-
land und Osterreich. Berlin 2000, S. 279.

Diese Behauptung ibersieht die rechtliche
Situation der Juden in der frithen Neuzeit im
damals dreigeteilten Fiirth. Wiirde man sie im
historisch-kulturellen Kontext untersuchen,
lieBe sie sich wissenschaftlich nicht halten.
Ausloser fiir diese populire Meinung war die
Ausstrahlung einer Dokumentation iiber Fiirth:
»Die Judische Gemeinde von Fiirth™ in der
Reihe: ,,Unter unserem Himmel* auf Bayern 3
in den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts.

4 Kugelmann, Cilly: Erinnerung an die Schoa,
in: Hodl, Sabine w.a. (Hg.), Erinnerung als
Gegenwart. Jidische Gedenkkulturen. Berlin
2000, S. 192.

295



