
Kunst und Kultur.

Michael Ignaz Schmidt.
Ein Historiker aus dem Fürstbistum Würzburg 

im Zeitalter der Aufklärung

von

Hans-Wolfgang Bergerhausen

Zu den bedeutendsten Gelehrten, die die 
Julius-Universität in Würzburg im 18. Jahr­
hundert hervorbrachte, gehört der Weltgeist­
liche Michael Ignaz Schmidt. Er wurde 1736 
im hochstiftischen Arnstein geboren und ver­
starb 1794 in Wien. Sein Lebenswerk kreiste 
um zwei große Themen: um das Bildungswe­
sen und um die deutsche Geschichte.

Zum ersten war Schmidt der wichtigste 
bildungspolitische Ratgeber des Würzburger 
Fürstbischofs Adam Friedrich von Seins- 
heim, und zwar gerade in jenen für das Schul­
wesen des Hochstifts wie auch die Julius- 
Universität entscheidenden Jahren, als der 
Jesuitenorden aufgelöst wurde, der in den 
katholischen Territorien des Reiches der wich­
tigste Träger des Unterrichtssystems war. 
Schmidt gewann außerordentlichen Einfluß 
auf die Umgestaltung sowohl der höheren 
Schulen als auch der theologischen Fakultät, 
die wegen der Aufhebung der Societas Jesu 
Anfang der siebziger Jahre des 18. Jahrhun­
derts in Würzburg nötig wurde. Ferner be­
schäftigte er sich auch theoretisch mit bil­
dungspolitischen Fragen und legte umfassen­
de Konzepte zur Reform des Religionsunter­
richts sowie des Schulwesens insgesamt vor.

Neben seiner Tätigkeit als Bildungsrefor­
mer trat Schmidt zum zweiten als Geschichts­
schreiber hervor. Er verfaßte eine „Geschich­
te der Deutschen“, die nicht „blos den gelehr­
ten Geschichtsforscher“ ansprach, sondern 
ein breites Publikum erreichte, zu dem Kaise­
rin Maria Theresia ebenso wie jeder andere 
„Freund litterarischer Unterhaltung“ gehör­
te. ” Mit einem Schlag machte dieses Werk 
Schmidt über die Grenzen des Fürstbistums 

hinaus im ganzen Reich bekannt. Es trug ihm 
1780 einen Ruf an das heute sogenannte 
Haus-, Hof- und Staatsarchiv in Wien ein. Es 
war zudem ein großer verlegerischer Erfolg. 
Von 1778 bis 1783 erschienen die ersten fünf 
Teile des Werkes, die die deutsche Geschichte 
„von den ältesten Zeiten“ bis 1544 behandel­
ten, in Ulm. Nach seiner Übersiedlung nach 
Wien gab Schmidt dort 1783 bis 1787 eine 
verbesserte Neuauflage der bisher erschiene­
nen fünf Teile in acht Bänden heraus. Ferner 
setzte er sein Werk von 1785 bis zu seinem 
Tod 1794 unter dem Titel „Neuere Geschichte 
der Deutschen“ in sechs Bänden für die Zeit 
bis 1657 fort. Nachdrucke der Wiener Ausgabe 
in Ulm und Frankenthal, die Publizierung von 
Sonderbänden und Auszügen sowie eine fran­
zösische und eine niederländische Überset­
zung unterstreichen ebenso den Erfolg des 
Werkes wie die Tatsache, daß es zwei Fort­
setzer fand, die es bis in ihre unmittelbare 
Gegenwart hinein weiterführten.

Diesem letzteren Wirkungskreis Schmidts 
als Geschichtsschreiber möchte ich in den fol­
genden Ausführungen nachgehen. Die neuere 
Forschung hat gezeigt, daß die Geschichte im 
18. Jahrhundert im Bildungswesen wie auch 
im Wissenschaftsgefüge eine erhebliche Auf­
wertung erfuhr. Im Mittelpunkt ihrer Auf­
merksamkeit standen dabei lange die damals 
in den evangelischen Territorien des Reiches 
gegründeten Akademien und Universitäten. 
Zudem wurde der Anteil protestantischer Ge­
lehrter an der Entwicklung der Historiogra­
phie untersucht. Das Beispiel Michael Ignaz 
Schmidt erlaubt es, diese Perspektive zu er­
weitern. Denn hier werden Formen und In­

168



halte der Geschichtsschreibung im Zeitalter 
der Aufklärung einmal im Werk eines katho­
lischen Historikers greifbar. Damit wird es 
zugleich möglich, Übereinstimmungen oder 
Differenzen zwischen der Historiographie im 
evangelischen und im katholischen Deutsch­
land der Aufklärungszeit aufzuweisen. Neben­
bei erhält man zudem Einblicke in den da­
maligen Entwicklungsstand der Würzburger 
Julius-Universität.

Will man die Leistung Schmidts würdigen, 
so ist es zunächst erforderlich, sich ein Bild 
von der Funktion der Geschichte im 18. Jahr­
hundert zu machen. Lange Zeit begegnete 
Geschichte lediglich im Rahmen der „Artes“, 
als Teil der moralischen Erziehung, die jeder 
Ausbildung in den höheren Wissenschaften 
vorauszugehen hatte. Sie lieferte die Exempel 
für Rhetorik und Ethik, für die Einsicht in 
Tugenden und Laster der Menschen, für den 
aus moralischem Blickwinkel beurteilten 
Aufstieg und Niedergang von Reichen und 
Herrschergeschlechtern, kurz: sie war „magi­
stra vitae“. Sie wurde dazu benutzt, so schrieb 
der Hallenser Professor Ludewig ironisch, 
daß man „auf anderer Leute ihre unkosten 
klug werden möchte“.2) An der Wende vom 
17. zum 18. Jahrhundert trat hier jedoch ein 
Wandel ein. Dieser war Folge eines Auf­
schwungs der Rechtswissenschaften, der maß­
geblich von der 1694 gegründeten Universität 
in Halle getragen wurde. Das Reichsrecht und 
das eng damit verwobene Reichskirchenrecht 
wurde im Lehrstoff der juristischen Fakul­
täten verankert und, dies ist entscheidend, 
historisiert. Die Gründe dafür liegen auf 
der Hand. Die immer verwickelter geworde­
nen, altüberkommenen Rechtsverhältnisse im 
Reich sowie die zunehmende Juridifizierung 
der Reichspolitik provozierten die Frage nach 
den Grundlagen und Ursprüngen des Rechts. 
Die Geschichte wurde also in einem ersten 
Schritt der Verwissenschaftlichung zu einer 
Hilfsdisziplin der Jurisprudenz. Sie bekam 
die Aufgabe, die jahrhundertealten verfas­
sungsrechtlichen, institutionellen und kirch­
lichen Verhältnisse im Alten Reich zu erhel­
len. Im Dienst des weltlichen und kirchlichen 
Reichsrechts entstand so die Reichshistorie.

Die von Halle ausgehenden Impulse waren 
an der Würzburger Julius-Universität zeitig 

aufgenommen, aber auch modifiziert worden. 
1720 war hier eine Professur für Profan- und 
Kirchengeschichte eingerichtet worden. Sie 
war jedoch nicht an der juristischen, sondern 
an der theologischen Fakultät angesiedelt wor­
den. Ihr erster Inhaber war der Jesuit Johannes 
Seyfried. In der 1731 von Fürstbischof Fried­
rich Karl von Schönborn erlassenen Studien­
ordnung wurden besonders die Theologiestu­
denten verpflichtet, historische Vorlesungen 
zu besuchen. Dies wurde damit erklärt, daß ein 
Theologe „zu Begründung und Bestärckung 
seiner Lehr nebst der heyligen Schrifft die 
Historiam ecclesiasticam (...) ohnumbgäng- 
lich vonnöthen hat, welche zu Verthaydigung 
des heyligen christkatholischen Glaubens und 
zu statthafter Ableihnung aller durch alte und 
newe Irrthumben dagegen machende Einwürf- 
fe und Widerredungen einen fürtrefflichen 
Schutz und kräfftigen Beystand gibt“.” Nicht 
nur zur Aufarbeitung der historisch gewachse­
nen Rechtszustände und Rechtsansprüche 
sollte die Geschichte in Würzburg also beitra­
gen, sondern auch zur Festigung der Position 
der katholischen Kirche im Wettstreit der Kon­
fessionen.

Als Michael Ignaz Schmidt Anfang der fün­
fziger Jahre sein Theologiestudium aufnahm, 
war der Jesuitenpater Adrian Daude 
Geschichtsprofessor in Würzburg. Er lehrte 
und veröffentlichte eine „Historia universalis 
et pragmatica Romani imperii“, die die Mög­
lichkeiten und Grenzen der Geschichtsschrei­
bung um die Mitte des 18. Jahrhunderts deut­
lich aufzeigt. Reichs- und Kirchengeschichte 
wurden darin zusammen behandelt. Dabei be­
mühte sich Daude, auf Quellen zurückzugrei­
fen. Er bevorzugte Augenzeugen oder Zeitge­
nossen von Ereignissen. Deren Aussagen 
überprüfte er auf ihre Glaubwürdigkeit hin, 
indem er besonders nach kirchlichen und reli­
giösen Motiven fragte, die ihre Berichte be­
einflußt haben könnten. Er verwarf die weithin 
noch vorherrschende annalistische Form der 
Darstellung, die streng chronologisch Fakten 
aneinanderreihte, sondern gliederte seinen 
Stoff, indem er abschnittsweise kirchliche und 
politische Geschichte nebeneinanderstellte 
und den einzelnen Kapiteln kritische Exkurse 
beifügte. Das methodische Problem der Ver­
knüpfung unterschiedlicher Themenkreise 

169



sowie der Einarbeitung eigenständiger Beur­
teilungen darin vermochte er jedoch nicht zu 
lösen. Auch gelang es ihm nicht, die Stoffülle 
so zu gewichten, daß er eine sinnvolle Reduk­
tion erreichte. Deswegen blieb er schon in der 
Zeit Karls des Großen stecken.

Daude war für Schmidt „der interessanteste 
Lehrer“, und zwar „hauptsächlich der Wis­
senschaft wegen, die er vortrug“.4’ Nach Davi­
des frühem Tod 1755 ging Schmidt seinen 
historischen Interessen vor allem in seiner 
Freizeit nach. Daudes Nachfolger, der Jesuit 
Thomas Grebner, konnte die von Daude er­
reichte zeitgemäße Höhe der Geschichtsdar­
stellung nicht halten, sondern fiel in die Form 
einer den Stoff schematisch aneinanderrei­
henden Annalistik zurück. Schmidt schloß sich 
statt an ihn eng an den Universitätsbiblio­
thekar Brand an; dieser hatte „sich ganz der 
Geschichte gewidmet“5) und war nur aufgrund 
einer Intrige des prominenten Kirchenrecht­
lers Johann Caspar Barthel, welcher in Brand 
einen Konkurrenten um das höchste Ansehen 
unter den Würzburger Professoren fürchtete, 
nicht zum Nachfolger Daudes berufen wor­
den. Zudem fand Schmidt in seinem Jugend­
freund Philippi einen Gesprächspartner, der 
wie er selbst „das Studium der Geschichte mit 
Enthusiasmus liebte“.6’ Als Schmidt nach Ab­
schluß seines Theologiestudiums und einer 
kurzen Tätigkeit als Kaplan in Haßfurt 1761 
für sechs Jahre eine Anstellung als Hausleh­
rer bei der fränkischen Adelsfamilie Roten- 
han erhielt, fand er in ihrem Haus schließlich 
eine Bibliothek vor, die gerade auch mit neu­
ester englischer und französischer Literatur 
ausgestattet war. Seine theologischen und 
historischen Studien wurden zudem von sei­
nem neuen Dienstherrn und dessen Freundes­
kreis nachdrücklich gefördert.

1772 äußerte Schmidt erstmals die Absicht, 
„eine Geschichte von Deutschland auszuar­
beiten“.7’ Ein Jahr später wurde er auf eine ei­
gens für ihn geschaffene Professur für Reichs­
geschichte an der theologischen Fakultät der 
Würzburger Universität berufen. Schützen­
hilfe leistete dabei der dem Rotenhaner Kreis 
angehörende Graf Wilhelm von Sickingen, ein 
Neffe des Fürstbischofs Adam Friedrich von 
Seinsheim. In einer Vorlesungsankündigung, 
die Schmidt damals herausgab, deutete sich 

bereits an, daß ihm eine ganz neue Art der 
Geschichtsbetrachtung vorschwebte. Er wollte 
nämlich, wie es darin heißt, über Reichshisto­
rie hinaus die Entwicklung des Charakters der 
Nationen, der Sitten, der Bildung, der Künste, 
des Handels etc. behandeln. Dieses Verspre­
chen löste er mit seinem 1778 erschienenen 
ersten Band seiner „Geschichte der Deut­
schen“ ein. Schmidt machte darin Ernst mit 
der seit den sechziger Jahren des 18. Jahrhun­
derts verstärkt diskutierten, aber bisher noch 
nicht erfüllten Forderung, die Geschichts­
schreibung über die Verfassung und die Insti­
tutionen des Reiches hinaus auf Deutschland, 
seine Bewohner und deren Lebensbedingun­
gen auszuweiten. Sein Werk stellt mithin eine 
bemerkenswerte Etappe auf dem Weg dar, die 
deutsche Geschichtsschreibung aus der Ab­
hängigkeit von Jurisprudenz und Theologie 
zu lösen und ihr eigene Fragestellungen und 
Gegenstände zu erschließen.

Zweck der Geschichtsschreibung war es 
nach Schmidts Auffassung, ein vertieftes Ver­
ständnis der eigenen Zeit anzubahnen. In sei­
nem Werk wollte er folglich zeigen, wie 
Deutschland „das worden sey, was es wirk­
lich ist“.8’ Dieser Zielsetzung lag ein neues 
Geschichtsverständnis zugrunde, das für die 
Aufklärungshistoriographie kennzeichnend 
ist. Geschichte wurde als Entstehungsge­
schichte der Gegenwart verstanden. Aus der 
Gegenwart heraus waren demnach Fragen an 
die Vergangenheit zu stellen. Diese Fragen 
zielten darauf ab, begründet zu erklären, wie 
der gegenwärtige, als hochrangig eingeschätz­
te Grad von Kultur, Sitten, Gesetzen, Kir­
chen- und Staatsverfassung erreicht wurde. 
Der Eigenwert vergangener Epochen spielte 
dabei wie für die meisten seiner Zeitgenos­
sen, so auch für Schmidt keine Rolle. Die 
Maßstäbe zu ihrer Beurteilung wurden allein 
aus der Perspektive eines aufgeklärten Zeit­
alters gewonnen.

In der Form seiner Darstellung war Schmidt 
der sogenannten pragmatischen Methode ver­
pflichtet. Darunter verstand man eine gegen­
standsorientierte Geschichtsschreibung, die 
auf heilsgeschichtliche Deutungsmuster be­
wußt verzichtete. Dementsprechend betonte 
Schmidt, daß es keinesfalls Aufgabe des 
Historikers sei, „zu bestimmen, ob, und in wie 

170



weit die Allmacht und Vorsicht (Gottes) auf 
eine besondere Weise sich in eine Begeben­
heit gemischt“ habe. Seine Tätigkeit blieb 
folglich auf den Bereich der rational erfahr­
baren, säkularen Welt begrenzt. Und auch 
hier gelte im Streitfall: „Genug, wenn er die 
Umstände, die eine Sache hauptsächlich be­
günstiget, oder dieselbe gehindert, so wie 
die guten und schlimmen Folgen davon in 
ihrem wahren Licht zu zeigen sucht.“91 We­
sentliche Elemente der pragmatischen Metho­
de wie Kausalitätsdenken, Gegenwartsbezug 
und belehrende Funktion finden sich in 
Schmidts Geschichtsdenken wieder. Nicht die 
bloße zeitliche Aufeinanderfolge der Ge­
schehnisse in der Art einer überkommenen 
Annalistik bestimmte Schmidts Darstellung; 
vielmehr bemühte er sich, geschichtliche Er­
eignisse in Begründungszusammenhänge ein­
zuordnen und nach ihrem Stellenwert darin zu 
gewichten. Die chronologische Abfolge glie­
derte er durch die Reihen der Dynastien und 
der einzelnen Herrscher. Beim Regierungsan­
tritt eines neuen Herrschers gab Schmidt regel­
mäßig einen Überblick über die allgemeine 
Lage in Deutschland und Europa. Der Schil­
derung des Todes eines Herrschers ließ er 
jeweils eine kurze Charakterisierung folgen, 
ein Verfahren, das nicht nur die ältere Reichs­
historiographie, sondern auch die bahnbre­
chenden zeitgenössischen Historiker Eng­
lands und Schottlands, Hume und Robertson, 
anwendeten.

Wenn Schmidts Geschichtsschreibung for­
mal durch die pragmatische Methode be­
stimmt war, so ging sie inhaltlich jedoch weit 
über sie hinaus und erschloß der Geschichts­
schreibung, wie bereits gezeigt, eine Fülle 
neuer Gegenstände. Dies entsprach Forde­
rungen, wie sie zeitgenössische Gelehrte wie 
Möser, Schlözer, Gatterer oder Nicolai gera­
de vortrugen und auf der Ebene der Landes­
geschichte umzusetzen versuchten; denn nach 
ihrer Auffassung konnte eine Geschichte 
Deutschlands erst geschrieben werden, wenn 
die Geschichte der verschiedenen deutschen 
Landschaften und Regionen als deren Grund­
lage aufgearbeitet worden sei. Schmidt aber 
ging schon einen Schritt weiter. Er griff 
bereits auf die Ebene der allgemeinen deut­
schen Geschichte durch und erweiterte auch 

hier das Themenspektrum über die politische 
Geschichte wie auch die Reichshistorie hin­
aus. Die Problemkreise, die er dabei erfaßte, 
handelte er in jeweils gesonderten Kapiteln 
ab. Sie eröffneten seine „Geschichte der 
Deutschen“ und kehrten bei der Darstellung 
des Übergangs der Herrschaft an einen neuen 
Stamm oder eine neue Dynastie wieder. 
Dabei hielt Schmidt keineswegs an einem 
starren Schema fest, sondern variierte seinen 
Themenkatalog je nach Sachlage von Band 
zu Band.

Schmidts Stoffauswahl und -anordnung lag 
die Einsicht zugrunde, daß sich die Ge­
schichtsschreibung nicht in der Darstellung 
der Haupt- und Staatsaktionen und der Re­
gententätigkeit erschöpfen dürfe. „Die Mei­
sten“, so schrieb er in Abgrenzung gegen 
Vertreter einer älteren Geschichtsauffassung, 
„begnügen sich damit, die wechselseitige 
Gewalt der Regenten und Stände auszumes­
sen, ohne sich zu bekümmern, in was für einer 
Lage sich das Volk dabey befunden. Ob aber 
dieses der letzte Zweck der Geschichte sey, 
daran zweifle ich sehr.“101 Entscheidender 
Maßstab für Schmidts Darstellung wurden 
Volk und Nation. Hier indessen stieß sein 
Werk an deutliche Grenzen: Was Deutschland 
und was die Nation ausmache, dies klärte er 
begrifflich nur ansatzweise. So viel läßt sich 
aber aus seinen verschiedentlich in den Gang 
der Darstellung eingestreuten Bemerkungen 
entnehmen, daß sich die Nation in seinem 
Verständnis wesentlich durch gemeinsame 
Charakterzüge und Sitten der Bewohner kon­
stituierte. Zudem sah er in übereinstimmen­
den politischen Grundstrukturen der verschie­
denen deutschen Völkerschaften und Land­
schaften ein weiteres wichtiges Merkmal der 
Nation, und zwar auch dann, wenn kein zu­
sammenhängender Staatskörper bestand. Als 
politische Kraft trat die Nation in ihrer Ge­
samtheit für Schmidt jedoch fast ausschließ­
lich im Handeln der Kaiser in Erscheinung. 
Ansonsten galt sie ihm als eine ungefüge 
Masse, die kein politisches Eigenleben besaß 
und unabhängig vom Reichsoberhaupt nicht 
geschichtsmächtig wurde. Er schrieb dazu: 
„Es hat auch eine Zeit gegeben, wo die Re­
genten zu unmächtig waren, dieser schweren 
und unbehilflichen Masse Leben und Bewe­

171



gung beyzubringen. Eben dort hören aber auch 
die Begebenheiten der Nation, als Nation 
betrachtet, gänzlich auf.“"’

Dies bedeutet freilich nicht, daß Schmidt 
damit durch die Hintertür doch wieder zur al­
ten Regentengeschichte zurückkehrte. Indem 
sich im Handeln der Herrscher die Nation do­
kumentierte, erhielt die Regentengeschichte 
eine ganz neue Bedeutung. Maßstab für ihre 
Beurteilung war jetzt, „ob ihre Handlungen 
viel oder wenig Einfluß auf das Schicksal von 
Deutschland gehabt haben“ und inwieweit 
durch ihr Wirken die „Nationalglückselig­
keit“ befördert wurde.12’

Dieses Kriterium wirkte auch auf die Aus­
wahl und Disposition des Stoffes zurück. Den 
Kern der einzelnen Bücher seiner „Geschich­
te der Deutschen“ bildeten nämlich überwie­
gend die durch das Handeln der Herrscher 
bestimmten Staatsbegebenheiten und die Be­
trachtungen über die politische Verfassung 
Deutschlands. Um diesen Kern herum ordnete 
Schmidt die Erörterungen über Kirchenver­
fassung, Militärwesen, Rechtsordnung, Ge­
lehrsamkeit, Handel und Sitten an, und zwar 
nach dem Stellenwert, den sie im Leben der 
Nation hatten. Die Abfolge seiner Betrach­
tungen ist also nicht lediglich als Nebenord­
nung gleichgewichtiger Themenkomplexe zu 
verstehen. Sie sollte vielmehr bestimmte Wir­
kungszusammenhänge abbilden. Folgerich­
tig begann Schmidt seine Betrachtungen zur 
Reformation in Abwandlung eines bis dahin 
befolgten Konzepts mit der Kirchenverfas­
sung, „um“, wie er ausführte, „nicht eher von 
den Wirkungen als von den Ursachen zu re­
den; indem von nun an die Religion auf alles, 
Staats=System so wohl als Gelehrsamkeit, 
Aufklärung, Sitten, einen Einfluß gehabt, den 
wir sonst nie in einem so hohen Grade wahr­
nehmen.“13’ Durch den Aufbau seiner Ge­
schichte versuchte Schmidt also ansatzweise, 
Interdependenzen anzudeuten; worin diese 
im einzelnen bestanden, erläuterte er jedoch 
meist nicht ausdrücklich.

Auffällig ist zudem, daß im Fortgang des 
Werkes die sozusagen themenbezogenen Re­
flexionen Schmidts immer mehr hinter der 
Schilderung der Ereignisgeschichte zurück­
traten. Seine Darstellung der neuzeitlichen 
deutschen Geschichte schließlich ging mit 

einer Abkehr von der bisherigen Stoffanord­
nung einher. Er verzichtete nun fast vollstän­
dig auf kulturgeschichtliche Betrachtungen 
und konzentrierte sich ganz auf die politische 
Geschichte Deutschlands. Nicht umsonst wan­
delte er den Titel seines Werkes in „Neuere 
Geschichte der Deutschen“ um. Darin wird 
deutlich, daß Schmidt seinen ursprünglichen 
Plan abgeändert hatte, was er auch selbst 
offen einräumte. Diese Modifizierung der 
Gesamtanlage seines Werks ging nicht auf ein 
gewandeltes Geschichtsverständnis zurück; 
sie hing vielmehr damit zusammen, daß ihm 
nach seiner Übersiedlung nach Wien als er­
stem die Reichsarchive zur wissenschaftlichen 
Auswertung offenstanden. Die Quellen, die 
er hier vorfand, erschlossen ihm völlig neue 
Einsichten gerade zur politischen Entwick­
lung Deutschlands. Dies gab seinem Werk 
eine andere Richtung. Gewiß drang er nun 
partiell auch zu neuen Fragestellungen vor, 
etwa wenn er die Reichsgeschichte im Spiegel 
reichsständischer Versammlungen beleuch­
tete. Er war sich aber darüber im klaren, daß 
im Grunde äußere Umstände die Abwandlung 
seines Plans herbeigeführt hatten. Jedoch gab 
er nicht lediglich dem Reiz der ungedruckten, 
bisher noch gar nicht bekannten Materialien 
nach, sondern glaubte, mit der breiten Aus­
schöpfung der Wiener Archivalien der Infor­
mation des Publikums besser dienen zu kön­
nen. Insofern wird auch in dieser Akzentver­
lagerung ein aufklärerischer Impetus spürbar.

Dies führt zu der Frage nach dem Quellen­
verständnis Schmidts. Hier ist hervorzuhe­
ben, daß Schmidt alle in der Spätaufklärung 
bereitstehenden Verfahren der Quellenkritik 
anwendete. Er prüfte dementsprechend vor­
nehmlich die Echtheit der ihm zur Verfügung 
stehenden Quellen sowie die Zuverlässigkeit 
der überlieferten Berichte und sonderte Glaub­
würdiges von Unglaubwürdigem. Dabei stütz­
te er sich auf innere Merkmale ebenso wie auf 
Indizien für die Wahrscheinlichkeit einer 
Erzählung durch Analogiebildung. Er übte 
verständig Sachkritik, wenn er etwa die phan­
tastischen Bevölkerungs- und Heereszahlen 
prüfte, die sich in antiken und mittelalter­
lichen Quellen finden. Darüber hinaus setzte 
er den Quellenwert der überlieferten Materia­
lien unterschiedlich an, je nachdem, ob es sich 

172



um „Privatzeugnisse“, „Erzählungen“ und Au­
genzeugenberichte einerseits oder „öffent­
liche Dokumente aller Art“ und hier beson­
ders Urkunden andererseits handelte.141 Die 
erstere Quellengruppe schien ihm, sei es durch 
Unwissenheit, Leichtgläubigkeit oder Untreue 
der Verfasser, also bewußt oder unbewußt, 
subjektiv gefärbt zu sein. Sie galt ihm deshalb 
als unzuverlässigerer Nachrichtenträger als 
die urkundliche Überlieferung. Geschichts­
darstellungen, die auf Urkunden aufbauten, 
verloren nach seiner Einschätzung zwar an 
Lebhaftigkeit, gewannen aber an Glaubwür­
digkeit.

Ebenso wie antike und mittelalterliche 
Autoren unterwarf er auch die gedruckt vor­
liegenden Quellensammlungen den hier an­
gesprochenen methodischen Operationen. Mit 
den ihm in Wien zur Verfügung stehenden 
Archivalien ging er jedoch weniger distan­
ziert um. Denn die archivalischen Quellen 
schienen ihm unmittelbarer an den histori­
schen Begebenheiten zu stehen. Auch aus 
diesem Grund paraphrasierte er in der „Neue­
ren Geschichte der Deutschen“ vielfach Quel­
len. Er bot oft sogar Auszüge in der Sprache 
der Vorlagen, und zwar weil er glaubte, so 
„den Leser desto näher mit dem eigentlichen 
Geist derselben bekannt zu machen, und zu­
gleich von der Wahrheit in der Darstellung 
der Thatsachen um so weniger abzuweichen“. 
Die archivalischen Quellen aus dem 16. und 
17. Jahrhundert wurden ihm fast zum Spie­
gelbild der geschehenen Geschichte. Der 
Zugang dazu drohte seiner Meinung nach 
sogar verstellt zu werden, „wenn sich jeder 
erlaubt, eine Einkleidung zu geben, die er 
will, und sie nach seiner Art zu modernisi- 
ren(!)“.l5) Hier manifestiert sich ein Quellen­
verständnis, das stark von der Vorstellung ge­
prägt war, daß es eine historische Wahrheit 
gebe, die in den Quellen selbst verborgen 
liege, und daß es in der Arbeit des Geschichts­
forschers folglich vor allem um das Auffin­
den der richtigen Quellen gehe. Das Problem 
der autonomen Rekonstruktion der Vergan­
genheit in der Tätigkeit des Geschichtsschrei­
bers stellte sich Schmidt noch nicht. Es lag 
jedoch ohnehin noch außerhalb der Gedan­
kenwelt der spätaufklärerischen Historiogra­
phie.

Die Analyse von Strukturmerkmalen der 
„Geschichte der Deutschen“, die Vorstellung 
der Themen, die Schmidt behandelte, und die 
Erläuterung der Methoden, die er anwendete, 
weisen den Weg, wenn wir versuchen, die 
Frage zu beantworten, woher Schmidt Anre­
gungen für Stoffanordnung und -interpretati­
on empfangen hat. Der Aspektreichtum der 
Arbeit Schmidts und seine ungemein breiten 
Kenntnisse der zeitgenössischen, aber auch 
der älteren Literatur verbieten es, ihn gerade­
wegs einer bestimmten historischen Schule 
zuzuordnen. Vielmehr griff er eine Fülle von 
zeittypischen Strömungen auf und setzte sie 
in seiner „Geschichte der Deutschen“ um.

Vorrangig zu nennen ist hier sicher das 
Werk des französischen Gelehrten Montes­
quieu, auf das Schmidt sich ausdrücklich, 
wesentlich häufiger aber auch unausgespro­
chen bezog. Wenn Schmidt die „Geschichte 
der Deutschen“ mit Betrachtungen über die 
natürliche Beschaffenheit Deutschlands er­
öffnete und aus den klimatischen Verhältnis­
sen erste Schlüsse auf die Lebensformen sei­
ner Bewohner zog, wird die Anlehnung an 
Montesquieu bereits offenkundig. Dieser Ein­
druck bestätigt sich, wenn er versuchte, den 
Charakter der Völker aus dem Zusammen­
treffen verschiedener „Hauptzüge“ zu ent­
wickeln und die spezifische Wesensart der 
Deutschen, je nach dem Maß, das einzelne 
dieser Bedingungen bei ihnen erlangten, zu 
bestimmen. Auch den Gedanken, daß eine 
Nation „nicht allemal nach ihren Gesetzen 
beurtheilt werden kann, indem diese gar oft 
gerade das Gegentheil von dem sind, was sie 
selber ist“l6), entnahm er dem Werk Montes­
quieus. Deshalb schied er ganz nach dem Bei­
spiel Montesquieus Lebensstil, Sitten und 
Gesetze und untersuchte immer wieder, 
inwieweit die politische Verfassung Deutsch­
lands und seine Gesetze den Lebensumstän­
den seiner Bewohner entsprachen. Wie diese 
ausgewählten Beispiele zeigen, waren es vor 
allem Problemstellungen zur Deutung der 
Vergangenheit, die Schmidt von Montesquieu 
entlehnte.

Nicht minder bedeutend war der Einfluß 
Voltaires auf Schmidts Werk. Insbesondere 
mit der thematischen Ausweitung seiner 
Geschichtsschreibung über die Regentenge­

173



schichte hinaus knüpfte Schmidt an Strömun­
gen in der Geschichtsschreibung an, die sich 
auf Voltaire zurückführen lassen.

So evident diese Zusammenhänge sind, so 
offenkundig ist jedoch auch, daß Schmidt in 
vielerlei Beziehung andere Wege als die von 
Montesquieu und Voltaire vorgezeichneten 
beschritt. Schmidt behielt, ganz anders als 
Montesquieu, eine kausal verknüpfende, ratio­
nale Erzählstruktur bei. Seine Darstellung 
blieb wesentlich stärker als die der beiden 
Franzosen an die Quellen gebunden, die er 
nach den Möglichkeiten seiner Zeit metho­
disch sorgfältig erschloß. Zudem räumte er 
der politischen Geschichte einen breiteren 
Raum ein, als eine Klassifizierung seines 
Werkes als Kulturgeschichte in der Nachfol­
ge Voltaires vermuten ließe. Dies prägte auch, 
wie bereits gezeigt, den Aufbau von Schmidts 
Gesamtwerk.

Diese Unterschiede erklären sich zum er­
sten daraus, daß die Auffassungen Montes­
quieus und Voltaires in Deutschland vielfach 
diskutiert sowie modifiziert wurden und daß 
Schmidt diese Debatten anscheinend aufmerk­
sam verfolgt hatte. Sie erklären sich zum 
zweiten dadurch, daß Schmidt auch die eng­
lischsprachigen Historiker Hume und Robert­
son rezipierte, die innerhalb der Aufklärungs­
historiographie erhebliches Eigengewicht ent­
falteten. Die genannten Unterschiede rühren 
zum dritten daher, daß Schmidt allein schon 
aufgrund seiner Thematik, aber auch auf­
grund seines Werdegangs vielfach durch die 
Reichspublizistik beeinflußt war, die sich 
ihrerseits im Zuge der Aufklärung erneuerte. 
Problemorientierung, pragmatische Darstel­
lungsweise, klare Rückbindung an die Realien, 
methodisch sauberes Arbeiten, Bemühung 
um Genauigkeit im Detail und nicht zuletzt 
eine die Konfessionsgrenzen überspringende 
Hochschätzung von Kaiser und Reich waren 
wesentliche Impulse, die von der Reichs­
historie ausgingen und die sich auch Schmidt 
mitteilten. Zum vierten ist schließlich zu be­
tonen, daß Schmidt ein vollkommen anderes 
Selbstverständnis als Voltaire und Montes­
quieu besaß. Schmidt war Geschichtsschrei­
ber, nicht politischer Schriftsteller. Dies be­
stimmte seinen Zugang zur Geschichte, die 
Auswahl seiner Fragestellungen, seinen Stil 

und seine Methoden. Voltaire und Montes­
quieu sahen die Geschichte „unter dem wei­
teren Aspekt des Politischen“. Voltaire instru­
mentalisierte sie geradezu „im Kampf des 
Fortschritts gegen die alten Gewalten“.17' 
Schmidt indessen verwahrte sich ausdrück­
lich dagegen, die Geschichte als Arsenal für 
die Rechtfertigung oder Anfechtung gegen­
wärtiger Zustände zu benutzen. Er war sich 
bewußt, daß historische Begebenheiten wie 
etwa die Reformation Gegenstand aktueller 
Streitigkeiten sein könnten. Solche strittigen 
Probleme habe der Geschichtsschreiber mit 
besonderer Sorgfalt zu durchdenken. Schmidt 
stellte dabei in Rechnung, daß die Beurtei­
lung historischer Sachverhalte durch je eigene 
„Gesichtspuncte“181 des Betrachters beeinflußt 
ist. Willentlich Geschichtsschreibung im Inter­
esse einer politischen oder konfessionellen 
Zielsetzung zu betreiben, ließ sich nach sei­
nem Dafürhalten aber „kaum rechtferti­
gen“.'9’ Dementsprechend unterstrich er ver­
schiedentlich, daß Glaubwürdigkeit, Wahrheit 
und Unparteilichkeit alleinige Richtschnur 
für den Geschichtsschreiber sein müßten. Mit 
dieser Grundhaltung stand Schmidt in einer 
von Göttinger Gelehrten angestoßenen histo- 
riographischen Entwicklung, die über Montes­
quieu und Voltaire bereits hinausgegangen 
war, ganz zu schweigen davon, daß sie die 
Regeln der Schönborn’schen Studienordnung 
weit hinter sich gelassen hatte, so daß Würz­
burg kaum noch ein geeigneter Ort für seine 
Geschichtsschreibung sein konnte.

Wir haben das Werk Michael Ignaz Schmidts 
bisher weitgehend unter formalen Aspekten 
betrachtet. Als Ergebnis dieser Überlegungen 
kann festgehalten werden, daß Schmidts Ge­
schichtsschreibung im Hinblick auf Metho­
dik, Thematik und Fragestellung ohne Abstri­
che der gesamtdeutschen und europäischen 
Aufklärungsbewegung zuzurechnen ist. Wie 
sieht es aber mit der inhaltlichen Aufberei­
tung des Stoffes aus, wie vor allem mit den 
Bewertungsmaßstäben, die Schmidt an sein 
Thema anlegte? Bewährt sich auch hier sein 
aufklärerischer Ansatz? Prüfstein für die Be­
antwortung dieser Fragen ist Schmidts Schil­
derung der Reformation.

Schon unmittelbar nach ihrem Erscheinen 
erregten Schmidts „Aeußerungen über Luther 

174



und die Reformation ... beynahe allgemeine 
Sensation unter den Protestanten“, aber auch 
unter den Katholiken.201 Die durch sie aus­
gelösten Diskussionen kreisten darum, ob 
Schmidt hier bewußt parteilich urteile; dies 
implizierte zugleich die Frage nach dem Grad 
der Aufgeklärtheit des Autors. Noch heute 
beeinflussen die Nachwirkungen dieser Dis­
kussionen das Urteil über Schmidts Werk. 
Auch deshalb scheint es angebracht, bei die­
sem Punkt kurz zu verweilen.

Dreh- und Angelpunkt für Schmidts Deu­
tung der Reformation war der durch und durch 
aufklärerische Ansatz, geschichtliche Abläufe 
darauf zu untersuchen, welchen Fortschritt 
sie auf dem Weg hin zur Befreiung im Den­
ken gebracht haben. Von diesem Ausgangs­
punkt her kam er zu einer umfassenden Revi­
sion des herkömmlichen katholischen Luther­
bildes. Denn Luthers Kritik an Ablaßwesen, 
Renaissancepapsttum, kirchlicher Hierarchie 
und Mönchtum schien ihm die Chance zu ei­
ner bis dahin unvorstellbaren Freisetzung des 
Denkens zu eröffnen. Dies galt nach Schmidt 
um so mehr, als auch in anderen als kirch­
lichen Lebensbereichen um 1500 Aufbruch­
stimmung festzustellen war. Wenn Schmidt 
aber letztlich doch die Reformation verwarf, 
so hat dies nichts damit zu tun, daß er „antilu­
therisches Traditionsgut“21’ weiterführte, son­
dern es erklärt sich zwanglos aus seinem der 
Aufklärung verpflichteten Deutungsansatz. 
Sein zentraler Kritikpunkt war, daß Luther 
die Möglichkeit zu einer neuen Freiheit im 
Denken selbst wieder verspielte. Denn neben 
dem „herrschenden“ kirchlichen „System“ er­
richtete er seinerseits „ein neues System“ von 
Lehrsätzen, getragen von einem evangelischen 
Kirchenwesen, in dem die Theologen als ein­
zige berufene Ausleger der Heiligen Schrift 
die Gläubigen bevormundeten.22’

Als Reaktion auf die Verfestigung eines 
evangelischen Kirchenwesens verhärtete sich 
nach Schmidt auch die alte Kirche. Kritisch 
fiel deshalb auch sein Urteil über das nachtri- 
dentinische Papsttum aus: Der Papst wurde, 
wie er klagte, fast „als Vice-Gott“ aufgestellt, 
und „nicht nur allein den gröbsten Mißbräu­
chen redete man das Wort, sondern sie wur­
den noch dazu durch künstliche Sophistereyen 
in Systeme gebracht“.23’ Daß er die nachtri- 

dentinische katholische Kirche insgesamt dis­
tanziert darstellte, ergab sich von daher fast 
zwangsläufig. Eine ähnliche Entwicklung hin 
zu einem geschlossenen System sah er im 
übrigen auch im Calvinismus.

In den Sog dieses Vorgangs, den wir heute 
als Konfessionalisierung bezeichnen, gerie­
ten nach Schmidt alle Lebensbereiche, insbe­
sondere aber die eben erst aufblühenden Wis­
senschaften und Künste sowie das Erzie­
hungswesen. Gerade sie wurden nun zu Die­
nern der sich ausbildenden Konfessionen. 
Schmidt betonte, daß im Zuge dieser Entwick­
lung auch „die Erziehung der Katholischen ... 
wo nicht erstickt, doch äußerst erschwert 
wurde“.24’

Seine Interpretation gipfelte in dem Ver­
dikt, Luther als Urheber dieser Entwicklung 
habe „einen Bruch in der Fortschreitung 
menschlicher Ideen gemacht“.25’ Damit bezog 
Schmidt, nachdem er sich bereits von der ka­
tholischen Lutherinterpretation entfernt hatte, 
auch eine eindeutige Gegenposition zur evan­
gelischen Reformationsdeutung seiner Zeit, 
die in Luther einen Streiter für Vernunft und 
geistige Freiheit, mithin einen Vorläufer der 
Aufklärung sah.

In vielen Argumenten, die er bei der Erörte­
rung der konfessionellen Problematik an­
führte, stand Schmidt sicher einer innerkatho­
lischen Strömung nahe, die man Febronianis- 
mus nennt. Seine Kritik am Papsttum, an den 
kirchlichen Hierarchien und am Mönchtum 
weist ebenso in diese Richtung wie seine 
Hochschätzung der Konzilien und der Kon­
kordate vor allem des 15. Jahrhunderts oder 
der reichskirchlichen Tradition. Insoweit fin­
den sich bei Schmidt also durchaus Elemente 
einer spezifisch katholischen Aufklärung. 
Aber er argumentierte nicht primär von der 
Basis innerkatholischer Strömungen her. Sei­
nen zentralen Bewertungsmaßstab fand er mit 
dem genuin aufklärerischen, die Konfessions­
grenzen überschreitenden Fortschrittsgedan­
ken vielmehr in einem formalen Prinzip. Die­
sen Maßstab legte er wie an andere historische 
Problemstellungen, so gleichermaßen auch an 
die konfessionellen Fragestellungen ohne 
Unterschied des Bekenntnisses an, so daß der 
Vorwurf bewußter Parteilichkeit nicht greift.

175



Hier schließt sich nun der Kreis. Hatte sich 
bereits gezeigt, daß Schmidts „Geschichte der 
Deutschen“ auf der Grundlage eines zeit­
gemäßen aufklärerischen Wissenschaftsver­
ständnisses beruhte, so erweist sich jetzt fer­
ner, daß auch seine zentralen Leitvorstellun­
gen Gemeingut der deutschen Aufklärung 
waren. Spezifisch katholische Standpunkte 
spielten in seiner Geschichtsschreibung eine 
eher nachrangige Rolle. Bemerkenswert ist, 
daß ein solches Werk im intellektuellen Um­
feld der Würzburger Universität konzipiert 
werden konnte; festzuhalten ist aber auch, daß 
Schmidt es ratsam fand, seine „Geschichte 
der Deutschen“ außerhalb Würzburgs zu ver­
öffentlichen und fortzuschreiben. Über die 
Arbeit an seinem Werk war er seiner fränki­
schen Heimat schließlich entwachsen. Dies 
ist zugleich ein wichtiger Hinweis für die 
Beurteilung der geistigen Entwicklung im 
Hochstift Würzburg im ausgehenden 18. Jahr­
hundert.

Anmerkungen:
11 Zitiert aus einem Brief des Abts Henke von 

1795, abgedruckt in: Franz Oberthür, Michael 
Ignaz Schmidt’s des Geschichtsschreibers 
der Deutschen Lebens=Geschichte, Hannover 
1802, S.224.

21 Zitiert nach Notker Hammerstein, Reichs- 
Historie, in: Hans Erich Bödeker u.a. (Hg.), 
Aufklärung und Geschichte. Studien zur deut­
schen Geschichtswissenschaft im 18. Jahrhun­
dert, Göttingen 1986, S. 82-104, hier S. 83.

” Text der Studienordnung bei Franz Xaver 
Wegele, Geschichte der Universität Würzburg, 
Bd. 2, Würzburg 1882, ND Aalen 1969, Nr. 136; 
vgl. Nr. 143.

41 Oberthür, Lebens=Geschichte (wie Anm. 1), 
S.39.

51 Ebd.,S.41f.
61 Ebd., S. 42.
” Ebd., S. 182.
81 Michael Ignaz Schmidt, Geschichte der Deut­

schen, Teil 1-5, Ulm 1778-1783, hier Teil 1, 
Vorrede, S. 3.

9) Beide Zitate aus: Schmidt, Geschichte (wie 
Anm. 8), Teil 5, Vorrede, ohne Seitenzählung.

10) Ebd., Teil 1, Vorrede, S. 12f.
"> Ebd.,S. 22f.
I2> Ebd., S. 22.

1,1 Michael Ignaz Schmidt, Geschichte der Deut­
schen, Teil 6-13, Ulm 1797-1800 (= Neuere 
Geschichte der Deutschen, Nachdruck der 
Wiener Ausgabe mit eigener Bandzählung), 
hier Teil 6, S. 287.

141 Michael Ignaz Schmidt, Vorrede, in: Joseph 
Helwig, Zeitrechnung zu Erörterung der Daten 
in Urkunden für Deutschland, Wien 1787, 
Zitate hier S. c.

151 Beide Zitate aus: Schmidt, Geschichte (wie 
Anm. 14), Teil 6, Vorrede, ohne Seitenzählung.

161 Schmidt, Geschichte (wie Anm. 8), Teil 1, Vor­
rede, S. 5; vgl. S. 15ff.

171 Zitate aus: Hermann August Korff, Voltaire im 
literarischen Deutschland des 18. Jahrhun­
derts, Heidelberg 1917, S. 343, und Rudolf 
Vierhaus, Montesquieu in Deutschland. Zur 
Geschichte seiner Wirkung als politischer 
Schriftsteller im 18. Jahrhundert, in: Collegi­
um philosophicum. Studien, Joachim Ritter zum 
60. Geburtstag, Basel/Stuttgart 1965, S. 403- 
437, bes. S. 406.

I8) Schmidt, Geschichte (wie Anm. 8), Teil 1, Vor­
rede, S. 8f.

191 Ebd., Teil 5, Vorrede, ohne Seitenzählung.
201 Oberthür, Lebens=Geschichte (wie Anm. 1), 

S. 240.
211 Heinrich Lutz, Zum Wandel der katholischen 

Lutherinterpretation, in: Ders., Politik, Kultur 
und Religion im Werdeprozeß der frühen Neu­
zeit. Aufsätze und Vorträge, aus Anlaß des 
60. Geburtstages von Heinrich Lutz hg. v. 
Moritz Csasky u.a., Klagenfurt 1982, S. 225- 
239, bes. S. 230f.

221 Schmidt, Geschichte (wie Anm. 14), Teil 6, 
S. 294ff.

2” Ebd.,S. 309f.
241 Ebd., S. 312.
25> Ebd., S. 293.

Literatur:
Baumgart, Peter (Hg.), Michael Ignaz Schmidt 

(1736-1794) in seiner Zeit. Der aufgeklärte 
Theologe, Bildungsreformer und „Historiker 
der Deutschen“ aus Franken in neuer Sicht, 
Neustadt an der Aisch 1996 (mit der älteren 
Literatur und mit weiteren Quellenverweisen!). 

Danach noch erschienen: Kraus, Andreas: Persön­
lichkeit und Geschichte. Beobachtungen zur 
„Geschichte der Deutschen“ (1778-1783) von 
Michael Ignaz Schmidt, in: Karl Borchardt / 
Enno Bünz (Hg.), Forschungen zur bayeri­
schen und fränkischen Geschichte. Peter Herde 
zum 65. Geburtstag von Freunden, Schülern 
und Kollegen dargebracht, Würzburg 1998.

176


