
Franconia Judaica. Juden in Franken 1806 bis heute. 
Eine Tagung des Bezirks Mittelfranken

von

Julia Hecht

Am 3. November 2006 veranstaltete der 
Bezirk Mittelfranken in Kooperation mit dem 
Historischen Verein für Mittelfranken und 
dem Jüdischen Museum Franken in Fürth im 
Fabersaal der Nürnberger Akademie eine 
Tagung zu Geschichte und Gegenwart der 
Juden in Franken. Sie bildete den Auftakt zu 
einer Vortragsreihe, die unter der Bezeich­
nung „Franconia Judaica“ einmal im Jahr das 
fränkische Judentum in den Blick nehmen 
soll. Die Wahl des Themas „Juden in Franken 
1806 bis heute“ stand in engem Zusammen­
hang mit der Bayerischen Landesausstellung 
„200 Jahre Franken in Bayern“, die bis 11. Fe­
bruar im Museum Industriekultur in Nürn­
berg zu sehen war. Auch hier bildeten die letz­
ten 200 Jahre den zeitlichen Rahmen.

In seiner Begrüßung wies der mittelfrän­
kische Bezirkstagspräsident Richard Bartsch 
auf die vielgestaltige Förderung jüdischer 
Kultur durch den Bezirk Mittelfranken hin. 
Dieses Engagement sichere nicht nur das 
überkommene Erbe, sondern sei auch Vor­
aussetzung für den dauerhaften Fortbestand 
jüdischen Lebens und unverzichtbarer Bei­
trag jüdischer Kultur in unserem Land. Es 
folgten Grußworte des Regierungspräsiden­
ten von Mittelfranken und Vorsitzenden des 
Historischen Vereins für Mittelfranken, Karl 
Inhofer, sowie des Nürnberger Stadtrats und 
Vorsitzenden der Israelitischen Kultusge­
meinde Nürnberg, Arno Hamburger, der in 
Vertretung des Oberbürgermeisters gekom­
men war.

Die Kulturreferentin und Bezirksheimat­
pflegerin von Mittelfranken, Dr. Andrea Μ. 
Kluxen, stellte in ihrer Einführung fest, dass 
die Forschungslage zur jüdischen Geschichte 
in Franken nur sehr fragmentarisch sei. Das 
reiche, jüdische Erbe aufzuarbeiten und zu 
vermitteln sei immer wieder eine neue Her­
ausforderung, zumal jüdische und nichtjüdi­

sche Geschichte keinesfalls zu trennen seien. 
Die Tagung solle einen Beitrag dazu leisten.

In einer ersten, von Dr. Kluxen geleiteten 
Sektion am Vormittag wurden anschließend 
Themen zum jüdischen Leben im 19. Jahr­
hundert erörtert.

Prof. Dr. Günter Dippold, Kulturdirektor 
und Bezirksheimatpfleger am Bezirk Ober­
franken, widmete sich dem Thema „Juden in 
Franken vor 1806“. Mit vielen beispielhaften 
Quellen aus dem fränkischen Raum versehen, 
beleuchtete er unterschiedliche Aspekte jüdi­
schen Lebens. Zwar konnten Juden im terri­
torial zersplitterten Franken vorbayerischer 
Zeit, anders als in Altbayern, von wo die jüdi­
sche Bevölkerung bereits im 15. Jahrhundert 
vertrieben wurde, über einen längeren Zeit­
raum hinweg leben. Nichtsdestotrotz hatten 
sie unter beträchtlichen Einschränkungen und 
Anfeindungen zu leiden. Die fränkischen 
Reichsstädte etwa hatten die Judenschaft schon 
bald ausgewiesen; in den Fürstentümern blieb 
man eher zurückhaltend und schwankend in 
dieser Frage. Bis 1808 mussten sich Juden vor 
allem in kleineren Herrschaften unter ernied­
rigenden Bedingungen um Schutzbriefe be­
mühen, die nur befristet und widerruflich aus­
gestellt wurden und deren Herausgabe nicht 
selten an Eigeninteressen der Herrschaft ge­
knüpft war. Die Gebührenhöhe für einen 
Schutzbrief bestimmte die herrschaftliche 
Willkür; diese Einnahmen stellen einen ernst­
zunehmenden wirtschaftlichen Faktor dar. 
Als diskriminierend sei auch die Verpflich­
tung, sich zu kennzeichnen, einzustufen. Eine 
solche Praxis sei seit dem 16. Jahrhundert 
nachweisbar. In Bamberg etwa führte dies 
1670 zu Klagen seitens der Judenschaft, die 
sich wegen ihrer Kennzeichnungspflicht ge­
fährdet fühlte. Auch berufliche Einschrän­
kungen mussten hingenommen werden. Dazu 
kamen immer wieder öffentliche Hetzen wie 

31



Ritualmord-Unterstellungen und seit der Früh­
neuzeit eine Tendenz zur Ghettoisierung.

Nach dem Übergang der fränkischen Ge­
biete an Bayern 1806 änderten sich die Ver­
hältnisse. Prof. Dr. Hartmut Heller von der 
Universität Erlangen-Nürnberg hob in seinem 
Beitrag über „Juden in Franken im 19. Jahr­
hundert“ zunächst das verdienstvolle Wirken 
der Nürnberger Juden im Gebiet von Kunst, 
Kultur und Sozialwesen in der Prinzregenten­
zeit hervor. Kunstwerke im öffentlichen Raum, 
Sanatorien, Volksbildungs- oder Wöchnerin­
nenheime, Stiften, Krippen oder Theater im 
Nürnberg-Fürther Raum wären ohne das fi­
nanzielle Engagement wohlhabender jüdischer 
Bürger nicht realisierbar gewesen. Als eine 
Voraussetzung für den gestiegenen gesell­
schaftlichen Stand des jüdischen Bürgertums 
sah Heller das Judenedikt von 1813, durch 
das aber auch schwere Nachteile entstanden. 
Obgleich eigentlich eine bürgerliche Gleich­
stellung der Juden angestrebt war, brachte 
aber z.B. der sogenannte Matrikelparagraph 
empfindliche Einschränkungen. Durch diese 
Vorschrift wurde die Zahl der in einem Ort 
ansässigen Juden beschränkt. Heller wertete 
das Edikt eher als ein Dokument eines von der 
Aufklärung geprägten, staatlichen Nützlich­
keitsdenkens und latent fortgesetzten Anti­
semitismus denn als ein solches echter Tole­
ranz.

Anschließend sprach Heller unterschied­
liche Themenbereiche an, etwa die Verteilung 
der Landjudenschaft in Franken: 81 % aller in 
Bayern ansässigen Juden lebten im heutigen 
Franken, vor allem außerhalb größerer welt­
licher und geistlicher Fürstentümer und von 
Reichsstädten. Nach 1813 fände man Dorf­
juden vor allem im Handwerk, meist in sol­
chen Zweigen, die auch Hausgeschäfte bei 
Bauern erlaubten. Haupttätigkeitsfeld blieb je­
doch der Handel, bevorzugt der Schnittwaren­
handel und der Handel mit Landprodukten. In 
nahezu allen fränkischen Orten bot sich ein 
ähnliches Bild. Der Matrikelparagraph zemen­
tierte diese Strukturen und verhinderte eine 
freie Wahl des Wohnorts.

Ansässigmachung, Heirat, Berufslizenz 
blieben Juden ohne Matrikelstelle verwehrt. 
Ungefähr 11.000 Juden aus Bayern machten 
sich in dieser Zeit auf nach Amerika - u.a. aus 

Buttenheim die heute berühmte Familie Strauß 
mit Sohn Levi. Erst eine Gesetzesänderung 
1868 erlaubte endlich auch den freien Zuzug 
in die Städte, was einen immensen Zustrom 
der Landjuden in die Städte zeitigte. Zahlrei­
che kleinere jüdische Kommunitäten auf dem 
abgelegenen Lande, wo Juden nicht selten 
einen Anteil von 20 bis 30 % Anteil an der 
Bevölkerung hatten und gut in die Dorfstruk­
tur integriert waren, erloschen in diesen Jah­
ren. Heller nannte Beispiele aus Fürth, Nürn­
berg, Forchheim oder Bamberg, wo Juden 
durch erfolgreiche Handelsniederlassungen 
zu hoch angesehenen Bürgern aufsteigen 
konnten, die für den einsetzenden Industriali­
sierungsprozess Bedeutendes geleistet haben.

Anschließend sprach der Ltd. Archivdirek­
tor des Staatsarchivs Nürnberg, Dr. Gerhard 
Rechter, über die Judenmatrikel Mittelfran­
kens. Die Judenmatrikel - quasi ein Personen­
standsregister der jüdischen Bevölkerung - 
wurden ab 1813 bis 1861 bayernweit auf 
Grund des Edikts von 1813 angelegt. Geglie­
dert sind diese tabellarisch angelegten Über­
sichten nach Wohnorten; nur im Rezatkreis 
bzw. in Mittelfranken wurden die ansonsten 
im Land- bzw. Herrschaftsgericht gesammel­
ten Daten auch zu einem Kreismatrikel zu­
sammengefasst. Die Bedeutung dieser Ver­
zeichnisse als Quelle für die Erforschung jü­
dischen Lebens, der privaten oder wirtschaft­
lichen Verhältnisse oder für genealogische 
Forschungen kann kaum unterschätzt werden.

Nach dem Edikt von 1813 waren Juden ver­
pflichtet, einen deutschen Familiennamen an­
zunehmen. Die Listen führen daher den bis­
herigen (Beschneidungs-)Namen auf, dahin­
ter den neuen, bürgerlichen Namen sowie 
Geburtsort, -jahr, Familienstand und den aus­
geübten Beruf. Eindrucksvoll illustrierte Rech­
ter seinen Beitrag mit Abbildungen der Archi­
valien von einer CD-Rom, herausgegeben 
vom Staatsarchiv Nürnberg und der Gesell­
schaft für Familienforschung in Franken e.V, 
in der über 2000 Scans der Originaldokumen­
te zugänglich gemacht worden sind.

Richard Melder Μ. A. aus Würzburg refe­
rierte im Anschluss über das fränkische Land­
judentum. Die demographische Situation der 
Juden in Stadt und Land habe sich zwischen 
dem frühen 19. Jahrhundert, und dem Ende 

32



der „Weimarer Republik“ entscheidend ver­
ändert. Während zu Beginn des 19. Jahrhun­
derts noch der Großteil (ca. 80%) aller fränki­
schen Juden (Mitte 19. Jahrhunderts: 32000) 
auf dem Lande lebte - zumeist als Spätfolge 
der Siedlungspolitik des jeweiligen Schutz­
herrn -, waren 1925 bloß noch 20% aller 
Juden hier ansässig. Die Gründe für diese Ver­
änderung lägen in der 1861 erfolgten Beseiti­
gung der Siedlungsbeschränkungen in den 
Städten und im Wanderungsverhalten: Aus­
wanderung, ostjüdische Zuwanderung in die 
Städte, Urbanisierung. Auch die steigende 
Steuerlast der Juden auf dem Lande und die 
bessere Erwerbssituation in den Städten hät­
ten einen Anteil an dieser Entwicklung gehabt.

Die Erwerbsstruktur hingegen blieb im 19. 
Jahrhundert stabil. Handwerk und Landwirt­
schaft als Erwerbsmöglichkeit waren durch 
staatliche Beschränkungen so gut wie un­
möglich, so dass der Handel wichtigster Er­
werbszweig blieb. Die meisten ländlichen 
jüdischen Haushalte lebten davon, insbeson­
dere von Viehhandel, des weiteren von der 
Vermittlung von Geschäften aller Art. Der Rest 
erhielt Almosen oder war im religiösen Be­
reich tätig. Außerdem fanden sich bemer­
kenswert viele Fleischer unter den Landju­
den. Die Veränderungen im Lauf der Zeit 
erfolgten weniger in der Erwerbsstruktur ge­
nerell als in der Art und Weise, wie die Han­
delsberufe ausgeübt wurden. Der einst im 
kleinen Maßstab betriebene Wanderhandel 
wich dem Handel in Ladenlokalen mit geho­
benem Sortiment. Damit einhergehend ver­
besserte sich seit Beginn des 20. Jahrhunderts 
die finanzielle Situation vieler fränkischer 
Juden, ja in einigen Orten waren auch über­
proportional viele Juden unter den reichen 
Bürgern zu verzeichnen.

Grundlegende Veränderungen gab es im re­
ligiös-kulturellen Bereich, da die Integration 
der Juden in Staat und Gesellschaft vorange­
trieben wurde. Traditionelle jüdische Organi­
sationsstrukturen wurden modifiziert oder 
- wie etwa die Zivilgerichtsbarkeit der Rab­
biner- abgeschafft. Angeregt durch aufkläre­
risches Gedankengut kam es auch aus dem 
Judentum selbst zu reformerischen Bewe­
gungen, denen das zumeist als orthodox apo­
strophierte Landjudentum entgegenzustehen 

schien. Mehler stellte anhand von Beispielen 
heraus, dass dies differenziert zu betrachten 
sei. Zwar dominierte die Orthodoxie beim 
fränkischen Landjudentum, aber es gab auch 
bedeutende liberale bzw. reformerische Ten­
denzen.

Wichtige Veränderungen geschahen im Be­
reich von Bildung und Ausbildung.

Nunmehr integriert ins allgemeine Schul­
system, stieg der Bildungsgrad und -hunger 
der jüdischen Bevölkerungsteile beträchtlich. 
Vorher waren Analphabetismus und fehlende 
säkulare Bildung auf dem Lande bei Juden 
weit verbreitet. Außerdem wären z.B. die 
Annahme neuer - bevorzugt als besonders 
„deutsch“ geltender - Namen oder der ge­
lockerte Umgang mit modischer Kleidungs­
weise Indizien für die Ausbildung einer deut­
schen, bürgerlichen Identität und für die 
Übernahme bürgerlicher Werte und Verhal­
tensweisen seitens der jüdischen Landbevöl­
kerung.

Widersprüchlich - und daher abschließend 
nicht als positiv zu bewerten - bliebe aber die 
Beziehung zwischen Juden und Christen im 
19. und frühen 20. Jahrhundert. Auf dereinen 
Seite sei in Folge des Judenedikts ein noch nie 
da gewesener Grad an politischer Partizipa­
tion, gesellschaftlicher Integration und Akzep­
tanz durch die Christen erreicht worden. 
Die Übernahme kommunaler und politischer 
Ämter durch Juden oder deren Mitgliedschaft 
in Vereinen - häufig als Gründungsmitglie­
der - etwa demonstriere dies. Auf der anderen 
Seite aber bestand die Judenfeindschaft in 
Teilen der Bevölkerung nach wie vor und er­
hielt neue Nahrung während der angespann­
ten wirtschaftlichen Lage nach der sog. Grün­
derkrise der 1870er Jahre.

Moderiert von Dr. Gerhard Rechter schloss 
sich am Nachmittag eine zweite, mit „Fall­
beispiele“ betitelte Sektion an, in der jüdi­
sches Leben in Fürth, Ansbach und Nürnberg 
anschaulich gemacht wurde.

Die Situation in Fürth beleuchtete die wis­
senschaftliche Mitarbeiterin am Jüdischen 
Museum Fürth und Schnaittach, Monika Bert­
hold-Hilpert. Das jüdische Fürth als „größtes 
jüdisches Gemeinwesen Süddeutschlands mit 
städtischem Gepräge“ profitierte durch die 

rÎFfeûnde MainfräniC] 33



Konkurrenzstellung der Dreiherrschaft von 
Reichsstadt Nürnberg, Markgrafentum Ans­
bach und Fürstbistum Bamberg. Im entstan­
denen Freiraum konnten die Juden eine deut­
lich bessere Stellung erreichen als in anderen 
Siedlungen. 1719 erfolgte eine erste, großzü­
gige Ausstattung mit Privilegien, die ihnen 
weitgehende Selbständigkeit in religiösen Fra­
gen zusicherte. Auch die Entscheidung über 
neue Ansiedlungen lag im Ermessensbereich 
der Gemeinden und nicht beim Schutzherrn. 
Eigene Abgeordnete in der Gemeindever­
sammlung wurden ebenso zugestanden wie 
der nachsteuerbefreite Wegzug aus der Stadt.

Mit dem Übergang an Bayern kamen daher 
auf die privilegierten Fürther Juden - anders 
als im restlichen Franken - eher Einschrän­
kungen und Nachteile zu. Das Edikt beschnitt 
ihre Rechte, brachte keine Vorteile und wurde 
entsprechend bekämpft - mit dem Erfolg, 
dass es erst mit zeitlicher Verzögerung um 
1820 in Kraft treten konnte. Die bis 1861 wie­
der eingeschränkten Niederlassungsmöglich­
keiten bewirkten eine große Auswanderungs­
welle. Vor allem unverheiratete, jüngere Ju­
den verließen das Land. Auch die Änderun­
gen in der religiösen Selbstverwaltung waren 
tiefgreifend: Die Gemeinden hatten fortan 
den Status einer Privatkirchengemeinschaft, 
Rabbiner mussten wissenschaftlich gebildet 
sein und wurden - auch hier Anlass für Reibe­
reien - extern von einem Generalkommisariat 
ernannt, die innerjüdische Gerichtsbarkeit 
wurde aufgehoben.

Problematisch in dieser Zeit gestaltete sich 
die Aufspaltung des Fürther Judentums in 
zwei widerstreitende Lager. Gegen die Ortho­
doxen hatte sich schon früh ein selbstbewuss­
tes, gebildetes, aufgeklärt denkendes jüdi­
sches Bürgertum etabliert. Mit dem Oberrab­
biner Dr. Isaak Loewi kam 1828 ein ausge­
sprochen fortschrittlich denkender Mann an 
die Spitze der Gemeinde, in dessen Amtszeit 
eine Vielzahl von Reformen fiel. Fürth sei 
während seiner Wirkungszeit Keimzelle des 
Kampfes um die Gleichstellung der Juden in 
Bayern geworden.

Die Situation der Ansbacher Juden legte 
Alexander Biernoth dar. Ihr Anteil an der 
Bevölkerung war über die Jahrhunderte hin­
weg relativ gering und schwankte zwischen 

3,3 % ( 1819, 364 Personen) und 0,4 % ( 1938, 
96 Personen). Dem sog. „Ausschaffungsman­
dat“ von 1560 zufolge mussten die Ansbacher 
Juden, für deren Existenz es Belege seit dem 
Mittelalter gab, das Land verlassen. Erst ab 
1609 war ihnen die Wiederansiedlung gestat­
tet. Seitdem wuchs ihnen eine gewisse Son­
derstellung zu, der Einfluss von Juden bei 
Hofe nahm zu, die jedoch eine individuelle 
Sonderstellung hatten. In diesem Zusammen­
hang stellte Biernoth ausführlich die Ans­
bacher Synagoge vor, die ab 1744 durch den 
Ansbacher Hofbaumeister Leopoldo Retty er­
richtet wurde. Abschließend richtete er seinen 
Blick auf die Organisation von Gemeinden 
und besonders das mit 21 Gemeinden (inkl. 
Ansbach, Stand 1835) sehr umfangreiche 
Distriktsrabbinat Ansbach und seine Rabbi­
ner. Mit dem Verlust der markgräflichen Lan­
desherren, den staatlichen Neuerungen und 
der Industrialisierung verlor Ansbach seine 
jüdische Bevölkerung.

Jüdisches Leben in der fränkischen Groß­
stadt Nürnberg stellte Dr. Alexander Schmidt, 
Mitarbeiter an der KZ-Gedenkstätte Flossen­
bürg, vor. Nach einem Rückblick auf die 
Nürnberger Geschichte von der ersten An­
siedlung 1146 bis ins 20. Jahrhundert präsen­
tierte er schlaglichtartig eine Reihe von jüdi­
schen Biographien aus der Zeit der Weimarer 
Republik, deren Bedeutung für das kulturelle 
Leben weit über Nürnberg hinaus kaum zu 
unterschätzen ist:

Der Gostenhofer Schrotthändlerssohn Ale­
xander Abusch brachte es bis zum Kultur­
minister der DDR, die Kunsthistoriker Julie 
Mayer und Justus Bier machten sich einen 
Namen als Riemenschneiderspezialisten und 
als Kenner und Promotoren moderner Ar­
chitektur. Angriffe auf die renommierte, an 
der Nürnberger Volkshochschule engagierte 
Sozialwissenschaftlerin Anna Steuerwald- 
Landmann konnte die Stadtspitze 1929 noch 
abwehren. Der wichtigste Maler Nürnbergs 
im 20. Jahrhundert, Richard Lindner, war 
ebenfalls jüdischer Abstammung. Die Erfor­
schung von Leben und Werk Thomas Manns 
wäre ohne das Verdienst der Nürnberger Bi­
bliothekarin und Buchhändlerin Ida Herz sehr 
erschwert. Sie etablierte schon zu Lebzeiten 
des Schriftstellers die sich heute im Züricher 

34



Thomas-Mann-Archiv untergebrachte „Ida- 
Herz-Collection“, zu der Mann selbst noch 
Archivalien beisteuerte. (Er setzte ihr aller­
dings in seinem Roman „Dr. Faustus“ ein nur 
wenig schmeichelhaftes literarisches Denk­
mal.) Forscher und Entdecker alter jüdischer 
Schriften sowie Herausgeber und Verleger 
des „Nürnberger Israelitischen Kalenders“ 
war der orthodoxe Gelehrte Isaak Bulka. Er 
starb 1941 im Warschauer Ghetto. Der Rab­
biner und Anhänger des liberalen Reform­
judentums, Max Freudenthal, stand von 1907 
bis 1934 der jüdischen Gemeinde Nürnberg 
vor und prägte diese ganz entscheidend, auch, 
indem er ab 1921 das „Nürnberg-Fürther Isra­
elitische Gemeindeblatt“ unterstützte. Früh 
hatte er hier auf den aufkeimenden Antisemi­
tismus hingewiesen.

Überdurchschnittlich stark fiel in Nürnberg 
also die Leistung jüdischer Künstler und 
Intellektueller bei der Vermittlung der Mo­
derne ins Gewicht. Der Nationalsozialismus 
bereitete diesem reichen kulturellen Leben in 
Nürnberg ein jähes Ende, und nur wenige der 
Überlebenden kehrten nach 1945 wieder nach 
Nürnberg zurück.

Die dritte und letzte Sektion, moderiert von 
Markus Wener, Jüdisches Museum Franken, 
befasste sich mit der jüngeren Vergangenheit 
und der heutigen Situation der Juden in 
Deutschland.

In einem reich illustrierten Vortrag befasste 
sich der stellvertretende Leiter des Staatsar­
chivs Nürnbergs, Dr. Herbert Schott, mit Ver­
folgung und Deportation von Juden im Natio­
nalsozialismus. Dabei beleuchtete er die un­
terschiedliche, aber doch verwaltungsmäßig 
einheitlich durchgeführte Vernichtungsma­
schinerie des nationalsozialistischen Regi­
mes. Eine Reihe von Photos aus dem Staats­
archiv Würzburg bildete das Gerüst des Vor­
trags, der in erster Linie das Procedere der 
Deportationen im unterfränkischen Raum 
schilderte. Die eindringlichen Bilder zeigten 
etwa eine anhand ihrer Deportationsnummer 
identifizierbare Frau, die an einer so genann­
ten „Evakuierungsstelle“ auf ihren Abtrans­
port in den Osten wartet. Man sah versam­
melte Menschen am „Platz’schen Garten“ in 
Würzburg, einem Vergnügungslokal, welches 
als Evakuierungsstelle dienen musste. Schott 

konnte Bilder einer von Gestapo-Beamten 
durchgeführte Leibesvisitation oder einer Ge­
päckdurchsuchung, beides durchgeführt im 
März 1942 in Kitzingen, ebenso zeigen wie 
maschinenschriftliche Auflistungen eingezo­
gener Gegenstände. Diese erschreckend peni­
bel geführten Zeugnisse der Verfolgung und 
Deportation belegen die industrialisierte Ver­
nichtungsbürokratie auf erschütternde Weise.

Die Situation der „Juden in Franken und 
Bayern nach 1945“ bis in die Gegenwart war 
Thema der abschließenden Ausführungen der 
Leiterin des Jüdischen Museums Franken in 
Fürth und Schnaittach, Daniela F. Eisenstein. 
Der fesselnde, mit vielen Daten angereicherte 
Vortrag verband präzise Beobachtungen mit 
Analysen der gegenwärtigen Situation der 
Juden in Deutschland. Eisenstein richtete 
dabei ihren Blick auf die Opfer der Shoah und 
analysierte die Situation nach 1945 bis heute 
aus der Perspektive einer traumatisierten Ge­
neration. Zunächst ging sie auf das spärliche 
jüdische Leben nach Kriegsende ein, das vor­
nehmlich in sogenannten DP-Lagern (Displa­
ced Persons-Lagern) vonstatten ging, die als 
Durchgangslager verstanden wurden. Die Ju­
den, die in Deutschland blieben oder wieder 
nach Deutschland kamen, waren hauptsäch­
lich Juden aus dem osteuropäischen Raum. 
Die meisten deutschen Juden, die ein Kon­
zentrationslager überlebt hatten, wanderten 
nach Israel oder in die USA aus. Juden, die in 
Deutschland verblieben, hatten sich nicht nur 
mit der Vergangenheit auseinanderzusetzen, 
sondern mussten sich auch gegen Anfeindun­
gen anderer Juden wehren, die sie als Verräter 
im Land der Täter sahen. Aus dieser doppel­
ten Belastung heraus entstanden häufig Ver­
haltensweisen, die auch noch an die Nachfol­
gegeneration weitergegeben wurden, etwa in 
der Weise, dass heute noch Kinder zur Erzie­
hung ins Ausland geschickt werden.

Die heutige Situation der Juden in Deutsch­
land habe sich dahingehend geändert, dass 
durch die sogenannten Kontingentflüchtlinge 
die Gemeindestrukturen im Begriff sind, sich 
grundlegend zu ändern. Das Schicksal jüdi­
scher Gemeinden werde momentan - ähnlich 
wie nach 1945 - wieder von Menschen be­
stimmt, deren Wurzeln woanders liegen. Diese 
Integrationsleistung sei den jüdischen Ge­

35



meinden in Deutschland bislang gut gelun­
gen, so dass die Zukunft der Juden in Deutsch­
land als gesichert gelten könne.
Nach den Vorträgen bot sich dem zahlreich 
anwesenden Publikum die Möglichkeit, Fra­
gen zu stellen und mit den Referenten zu dis­
kutieren. Es kam mitunter zu lebhaften und 
interessanten Gesprächen. - Jüdisches Leben 
und jüdische Kultur sind heute wieder selbst­
verständlicher Bestandteil des Lebens in 
Franken. Defizite in der historischen Aufar­
beitung der Vergangenheit sind an einigen 
Stellen noch auszumachen. Diese zu behe­

ben, war ein wichtiges Anliegen der Veran­
staltung. Die Reihe „Franconia Judaica“ wird 
daher auch in den nächsten Jahren fortgesetzt 
werden.
Für das Frühjahr 2007 ist die Veröffent­
lichung eines Tagungsbandes geplant, der 
vorbestellt werden kann beim: Bezirk Mittel­
franken, Bezirksheimatpflege, Postfach 617, 
91522 Ansbach, Tel.: 0981/4664-5002, Fax 
0981/4664-5999 oder per e-mail: 
bezirksheimatpflege@bezirk-mittelfranken.de 
(voraussichtlicher Verkaufspreis: 15 < zzgl. 
Porto).

Shalom Europa - das neue jüdische Gemeinde- 
und Kulturzentrum in Würzburg

von

Christina Bergerhausen

Mit der Einweihung des neuen jüdischen 
Gemeinde- und Kulturzentrums ‘Shalom 
Europa’ am 23. Oktober 2006 ist ein lang 
gehegter Wunsch der jüdischen Gemeinde in 
Würzburg und Unterfranken in Erfüllung 
gegangen. Wie deren Vorsitzende Dr. Josef 
Schuster auf einer Pressekonferenz ausführte, 
schufen zwei Ereignisse Fakten, die den Bau 
eines solchen Gebäudekomplexes notwendig 
machten:

• Dies ist zum einen der Zuzug jüdischer 
Migranten aus den Staaten der ehemaligen 
Sowjetunion nach dem Fall des Eisernen 
Vorhangs. Hatte die jüdische Gemeinde in 
Würzburg vor 1990 weniger als 200 Mit­
glieder, so ist sie mittlerweile auf über 1.100 
angewachsen. Dieses Aufblühen stellt die 
Gemeinde vor neue Herausforderungen. Die 
Gemeindeaktivitäten mußten erheblich aus­
geweitet werden, um den vielen aus Osteu­
ropa zugezogenen Juden beim Einleben in 
eine für sie fremde Umgebung zu helfen. 
Dringend wurden neue Räumlichkeiten da­
für gebraucht.

• Ein zweiter Anstoß zum Bau war der welt­
weit größte Fund an jüdischen Grabstein­
fragmenten von einem mittelalterlichen Ju­
denfriedhof. 1987 wurden bei Bauarbeiten 
mitten in Würzburg 1.513 Steine entdeckt, 
die aus der Zeit von 1129 bis 1346 n. Chr. 
stammen. Für diese einzigartigen Relikte 
mußte ein würdiger Aufbewahrungsort ge­
funden werden. Sie lagern jetzt im Basis­
geschoß des Gebäudekomplexes und bil­
den sozusagen das Fundament für ‘Shalom 
Europa’. Eine Auswahl dieser ‘Judensteine’ 
ist im musealen Teil des Gemeindezen­
trums ausgestellt.
Wertvolle Hilfe bei der Umsetzung des Vor­

habens erhielt die jüdische Gemeinde Würz­
burg von der Ronald S. Lauder Foundation. 
Diese 1987 von dem amerikanischen Unter­
nehmer und Diplomaten Ronald S. Lauder 
gegründete Stiftung will „den Juden in Ost­
europa, die seit Generationen von jüdischem 
Wissen und jüdischem Lernen abgeschnitten 
waren, auf vielfältige Weise bei der Renais­
sance jüdischer Spiritualität ... helfen“". In 
Zusammenarbeit mit dieser Stiftung wird in 

36


