
2°) StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 31, fol. 323r.
2D StA Ba, K 135 NL vor 1863, Nr. 331.
22) StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 29, Prot. vom 

17.7.1711.
23) StA Bamberg, L 47 Staffelstein, Nr. 34, Prot. 

vom 9.3.1782.
24> StABa, B 67/11, Nr. 25, Prod. 30.
25> StA Ba, B 67/11, Nr. 36, Prod. 49.
26> StadtA Scheßlitz, B 9, fol. 48r.
27> StA Ba, B 67/11, Nr. 36, Prod. 49.
28> StA Ba, B 67/11, Nr. 37, Prod. 61.
29> StA Ba, B 67/11, Nr. 38, Prod. 28.
3°) StA Ba, B 67/IV, Nr. 12, Prod. 79.
31) StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 34, Prot. vom 

16.4.1790.
32) Beispiele bei Dippold, Günter: Ein aufsässiger 

Türmer. Zu den Bedingungen kommunalen 
Musiklebens in fränkischen Kleinstädten der 
frühen Neuzeit, in: Gruber, Gemot Lodes, Bir­
git Dippold, Günter/Wirz, Ulrich (Hrsg.): 
Musik in allen Dingen. Festschrift Günther 
Weiß zum 70. Geburtstag. Tutzing 2003, S. 
39-48.

33> StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 27, fol. 283r.
34> StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 31, fol. 87r-v.
35> StA Ba, B 67/11, Nr. 40 , Prod. 14.
36> Ebd., Prot. 18.

37) Bamberger Intelligenzblatt 55 (1808), S. 701.
38) StA Ba, K 201b, Nr. 867. Ausführlich dazu 

Dippold, Günter: Leistungen und Nöte des 
Lichtenfelser Stadttürmers Sigmund Kerling. 
Zum kleinstädtischen Musikleben im frühen 
19. Jahrhundert, in: Schönere Heimat 92 
(2003), S. 190-192.

39> StA Ba, B 67/V, Nr. 36, Prod. 295 und 665.
4°) StadtA Scheßlitz, A 51.
41) Mitteilungen für die Oberfränkischen Familien 

„Rothlauf“ 1917, Nr. 41, S. 234.
42) AEbm. Ba, Matrikel Staffelstein, Bd. 11, Auf­

schlag 17.
43> StABa, K 3 Gl, Nr. 5817.
44) StABa, K 3 Gl, Nr. 4391.
45) StadtA Scheßlitz, A 68, Schreiben vom 

16.7.1892.
Meyer, Heinrich: Was der obere Tor-Turm in 
Lichtenfels zu erzählen weiß, in: Heimat-Blät­
ter. Land am Obermain in Vergangenheit und 
Gegenwart 1955, Nr. 1.

47) Bauer, Andreas: Wat ne Bärbela. Geschichten 
und Gedichte aus dem Frankenwald. Kronach 
1990, S. 179-186. Ein Sohn führte allerdings 
die Tradition als Musiklehrer fort. StA Ba, K 
121 NL, Nr. 3647.
StadtA Scheßlitz, A 68, Prot. vom 2.3.1898.

49) StadtA Scheßlitz, B 32, Prot. vom 2.7.1919.

Zur Geschichte der Volksmusikpflege in Franken
von

Armin Griebel

Fund und Erfindung
Zwei Dinge vorweg:

1. Das Alpenländische, als die bayerische 
Volksmusik schlechthin, wird schon früh 
Leitbild und Vergleichsmaßstab der Volks­
musik in Franken. Ich habe daher das 
Thema nicht so eng gefaßt, wie es der Titel 
vorgibt und werde gelegentlich Exkurse 
ins alpenländische Terrain machen, um 
dem Phänomen Volksmusikpflege gerecht 
zu werden.

2. Zur Charakterisierung der Volksmusik­
pflege ist das Begriffspaar „Fund und Er­
findung“ hilfreich. Der Volkskundler und 
Singforscher Emst Klüsen hat es in den 
1960er Jahren in die volkskundliche Dis­
kussion eingebracht und damit den Streit 
um Folklore und Folklorismus, Tradition 
und Pflege aus der Sackgasse eines Den­
kens in Gegensätzen geführt.

Ausgangspunkt der Volksmusikpflege ist 
Herders seit dem späten 18. Jahrhundert wir­

332



kender Volksliedbegriff. Herder und in der 
Folge die Romantik sehen Volkspoesie kul­
turkritisch als Naturpoesie, was im 19. Jahr­
hundert zu einer Entdeckung und Inszenie­
rung des naiven Tons und zu einer neuen 
Form populären Singens unter dem Vorzei­
chen der Volkstümlichkeit führte.

Die Beschäftigung mit dem Volkslied 
wurde im 19. Jahrhundert eine verbreitete bil­
dungsbürgerliche Übung. Achim von Arnims 
und Clemens Brentanos grundlegende Samm­
lung „Des Knaben Wunderhom“ führt vor, 
was im Sinne Herders für schön, das heißt 
wertvoll, für alt und ehemals weit verbreitet 
gehalten wurde.

In Franken steht dafür die 1855 im Druck 
erschienene Sammlung „Fränkische Volkslie­
der“ des kurhessischen Literaten und Lieder­
sammlers Franz Wilhelm von Ditfurth (1801- 
1880). In den 25 Jahren, die er auf Gut Theres 
in LTnterfranken lebte, kam er mit der singen­
den Jugend seiner LImgebung in Berührung. 
Doch weniger das lebendige Liedgut seiner 
Zeit hat er uns mitgeteilt, als die Liederinne­
rungen hochbetagter Sängerinnen und Sänger 
der Großeltemgeneration. Aus dieser Samm­
lung, die seit ihrer Wiederentdeckung durch 
die musikalische Jugendbewegung als authen­
tischer Ausdruck fränkischer Wesensart gilt, 
hat sich die Vorstellung vom „Fränkischen 
Volkslied“ bis heute gespeist.

Von Anfang an gab es Spannungen zwi­
schen dem Anspruch, wissenschaftliches Ma­
terial zu sammeln, und Bedürfnissen der 
praktischen Verwertbarkeit, wenn das aus der 
Tradition Aufgezeichnete wieder in Umlauf 
gebracht werden sollte. Es zeigte sich, daß 
vieles so schön, so edel und so pflegewürdig 
nicht war, wie man zunächst glaubte. Die 
„Schlumperlieder“, die der Coburger Dichter 
und Autor der „Gartenlaube“, Friedrich Hof­
mann (1813-1888), beim Landvolk im Co- 
burgischen gehört hatte, waren nach seinem 
Geschmack plumpe, zotige Gassenhauer und 
nicht der Mitteilung wert. Wo der Fund aus- 
fällt, liegt die eigene Erfindung nahe. Daher 
sind die 500 Schlumperliedla, die er in sei­
nem 1857 in Hildburghausen erschienen 
Büchlein „Koburger Quackbrünnla“ vorlegte, 
nicht „Volksdichtungen in nordfränkisch-ko- 
burger Mundart“, wie der Untertitel verheißt, 

sondern eigene Dichtungen im Schnadahüpfl- 
Stil. Hofmanns Vorbilder waren Dialektdich­
ter wie Franz von Kobell, deren alpenländi­
sche Genredichtung er ins fränkische Idiom 
übertrug. Die Alpenbegeisterung, die er mit 
Adel und Bildungsbürgertum seiner Zeit 
teilte, und die Liebe zum Volkslied gingen 
hier eine fruchtbare Verbindung ein. Hof­
manns Vierzeilerfolge „In Franken is schö“, 
die gängige Frankenstereotype wie „Kulm­
bacher Bier“ und „Schweinfurter Grün“ an­
einander reiht, fällt etwas aus diesem 
Rahmen. Anregend für die Frankenreime 
könnte Valentin Rathgebers Rheinlied gewe­
sen sein, mit dem Eingang „Am Rhein und 
am Main und am Neckar ist's schön, allein 
auch bei uns hier muß jeder gestehn“, aus 
dem „Augsburger Tafelkonfekt“.

Hundert Jahre später greift der 1925 in 
Westböhmen geborene Pädagoge und Musi­
ker Franz Möckl die Verse Hofmanns auf, um 
daraus ein Frankenlied zu gestalten, das sich 
gegen den sentimentalen Heimatton absetzt. 
1962 hat er es mit einer von ihm komponier­
ten Melodie im von ihm herausgegebenen 
„Fränkischen Liederbuch“ abgedruckt. Die 
Bemühungen um eine zeitgemäße Volkslied­
pflege nach dem Zweiten Weltkrieg sind darin 
zusammengefaßt. Das Unternehmen wurde 
mitgetragen vom Frankenbund, wissenschaft­
lich begleitet von dem Frankenbundmitglied 
und Würzburger Volkskundeprofessor Josef 
Dünninger, und unterstützt durch den unter­
fränkischen Bezirksheimatpfleger Andreas 
Pampuch. Von 108 Liedern gehen über 40 auf 
die Sammlung Ditfurth zurück. Ein weiterer 
Schwerpunkt sind Kompositionen und Lied­
fassungen von Protagonisten der seit den 
1920er Jahren einflußreichen Jugendmusik­
bewegung, die nach 1945 auch in die Schul­
liederbücher Eingang fanden. Fränkischer 
Dialekt erscheint in Liedern aus jüngeren re­
gionalen Aufzeichnungen (Nützel, Völkel, 
Frank, Schüll) - dabei handelt es sich oft um 
Vierzeiler: Tanzlieder und Kirchweihverse. In 
größerer Zahl sind hier erstmals Lieder auf 
Grundlage fränkischer Mundartdichtung ver­
eint, die in volkstümlicher Manier vertont, in 
Singveranstaltungen erprobt und in der Lied­
blattreihe des unterfränkischen Bezirkshei­
matpflegers publiziert wurden.

333



Jugendmusik- und Singbewegung
Die Jugendmusikbewegung trat vor allem 

als Singbewegung in Erscheinung. Sie war 
nach dem Ersten Weltkrieg im Geist der Ju­
gendbewegung entstanden und propagierte 
ein neues Gemeinschaftsideal, in der das ge­
meinschaftlich Gefühlte, die „volksverbun­
dene Emotion“, mehr zählte als distanzierte 
kunstästhetische Reflektion. 1921 war unter 
der Leitung von Fritz Jöde (1887-1970) in 
Hamburg die „Musikantengilde“ entstanden. 
Ein zweiter Schwerpunkt bildete sich 1923 
mit der „Finkensteiner Bewegung“, benannt 
nach dem Ort der ersten Singwoche bei Mäh- 
risch-Trübau im Schönhengstgau. Bei den 
„Finkensteinem“ spielte der völkische Natio­
nalismus eine große Rolle, der durch den 
„Volkstumskampf“ in den von Deutschen be­
siedelten Gebieten Böhmens und Mährens 
geprägt war. Kopf der Bewegung war Wal­
ther Hensel (1887-1956), ein sudetendeut­
scher Lehrer und Musiker. Hensels Ziel war 
das offene Singen, das Abgehen vom vier­
stimmigen Männergesang, die bewußte Wie­
dererweckung von Volkslied, Volkstanz und 
Laienspiel: „Gebt dem Volke, was des Volkes 
ist, seine längst verschollenen, altererbten 
Weisen, und ihr habt ihm seine eigene Seele 
wiedergegeben!“ Das bürgerliche 19. Jahr­
hundert wurde für Fehlentwicklungen ver­
antwortlich gemacht: „Mendelssohn und Sil- 
cher haben uns mit ihren süßlichen Melodien 
zwar nicht gerade Schund gebracht, uns aber 
jedenfalls nicht gegen Schund gewappnet. “ 
Hensels Bewegung ist eine völkisch-musika­
lische. Seine Ideen, nachzulesen in program­
matischen Beiträgen für die zwischen 1923 
und 1933 erscheinende Zeitschrift „Die Sing­
gemeinde“, zielen auf Innerlichkeit, Einfach­
heit, auf das Organische: „... Das echte Volks­
lied hat alle künstlerischen und musikali­
schen Kräfte, wenn auch oft nur im Keime, in 
sich verschlossen. Pflanzen wir diesen Keim 
in die Seele, so wächst und entfaltet er sich 
mit ihr zugleich. (...) Das Geheimnis der 
Volksgemeinschaft liegt tief, sehr tief. Die 
starken Bindungen, denen sich das einzelne 
Glied gar nicht entziehen kann, beruhen ei­
nerseits auf alter Erb- und Stammesanlage, 
andererseits auf den geheimnisvollen Kräf­
ten, die von Heimaterde und Umwelt ausge­

hen, letzten Endes aber im schöpferischen 
Urgrund aller Dinge im Göttlichen. (...) Eine 
singende Gemeinschaft ist daher kein Verein, 
keine Körperschaft, kein Zweckverband, son­
dern eine lebendige Zelle werdender Volks­
gemeinschaft. “

1924 wurde von einigen „Bewegten“ der 
„Finkensteiner Bund“ gegründet, dem Wal­
ther Hensel, die zentrale Figur der Bewegung, 
bezeichnenderweise nicht angehörte. Harald 
Lönnecker folgend, strahlte sie besonders auf 
die Deutschen Sängerschaften aus. Richard 
Poppe (1884—1960), als Hensels Freund und 
Mitarbeiter der organisatorische Kopf des 
„Finkensteiner Bundes“, setzte als maßgebli­
cher Funktionär der Sängerschaften die Sing­
bewegung dort durch. Entsprechend schrieb 
die Verfassung der Deutschen Sängerschaften 
von 1929 die Durchführung von „Sing- und 
Schulungswochen“ vor. Bedeutenden Einfluß 
gewann die Finkensteiner Singbewegung auf 
die evangelische Kirchenmusik und das Po­
saunenchorwesen. Hier gehörten die Singwo­
chen (und Abendsingwochen für Berufstätige) 
zu den wichtigsten Instrumenten der musika­
lischen Emeuerungspraxis.

Die Singwoche war keine primär musika­
lische Angelegenheit, es ging um „Volks­
tumsarbeit“. Das Angebot richtete sich auch 
an die Landjugend in den Grenzlandbezirken. 
Den Landjugendbünden versuchte man gei­
stiges Rüstzeug zum Ausgestalten ihrer Ge­
selligkeit zu geben. Im Mittelpunkte der 
Woche standen Volkslied und Volkstanz. Die 
zweite deutsche Singwoche hat Karl Vötterle, 
der Augsburger Buchhändler und Gründer 
des Bärenreiter-Verlags, in Altdorf bei Nürn­
berg abgehalten. Von der ersten Singwoche 
für Erlanger Studenten berichtet 1927 ein 
Teilnehmer: „... daß es Pflicht eines volksbe­
wußten Deutschen ist, den Unterschied zu er­
kennen, zwischen der heute verbreiteten Art 
zu singen und der Hingabe des ganzen Men­
schen an das wundersame Schwingen und 
Klingen der alten Volksweisen (...) es war ein 
immer stärkeres Ergriffenwerden von dem 
Schwung und Fluß der deutschen Lieder und 
ein allmähliches Hineinwachsen in eine Ge­
meinschaft wahrhaft singender Menschen. “

Für Außenstehende hatte dieses Ergriffen­
sein etwas Befremdliches. So schreibt der 

334



Komponist Paul Hindemith an Fritz Jöde: 
„Ein wenig seltsam berührt den Zuschauer 
die ständige Begeisterung, in der die Ge­
meinschaft sich befindet.“

Aus der Sicht der Finkensteiner sollten die 
Teilnehmer nach der Singwoche als Gewan­
delte nach Hause zurückkommen, denen das 
Singen Hilfe zu einem erfüllten und sinnvol­
len Leben geben konnte. Mit „Kulturinseln“ 
vergleicht Richard Poppe rückblickend sol­
che Teilnehmer: „Es war von Jahr zu Jahr 
fast mit den Händen zu greifen, wie diese Kul­
turinseln zunahmen an Zahl und an Größe. In 
zehn, in zwanzig Jahren, so konnten wir rech­
nen, wären sie zusammengewachsen zu einer 
neu beseelten Heimat. “ Die Singbewegungen 
um Fritz Jöde und Walther Hensel wurden 
1934 in den Reichsbund „Volkstum und Hei­
mat“ eingegliedert. Der Finkensteiner Bund 
setzte 1933 seine Arbeit im „Arbeitskreis für 
Hausmusik“ fort.

Wege der Pflege
Inhaltlich meinte man in der Volksmusik­

pflege nach dem Krieg, bruchlos an die Zeit 
vor 1933 anknüpfen zu können. Die Ausein­
andersetzung mit dem Wirken in der NS-Zeit 
fand zunächst nicht statt. „Völkische“ Dik­
tion wurde durch die weniger korrumpierte 
Stammesterminologie ersetzt, der lebensre­
formerische Impetus der Jugendbewegung 
blieb erhalten. Er zielte auf eine ganzheitli­
che musische Lebensführung. Vermitteln soll­
ten dies die bewährten Sing- und Schulungs­
wochen. Das Prinzip der Singwoche - für Be­
rufstätige modifiziert als Abend- und Wo­
chenendveranstaltung - wurde von den baye­
rischen Jugendverbänden aufgegriffen, als es 
in den 1950er Jahren um Jugendarbeit auf 
dem Land und die Erneuerung der vermeint­
lich durch die kulturelle Moderne bedrohten 
traditionellen Dorfkultur ging. Unter der 
Ägide von Kurt Becher hat dieses Feld in den 
1960er Jahren der Bayerische Landesverein 
für Heimatpflege besetzt. Becher hatte bis 
1963 der Wanderlehrgruppe des Bayerischen 
Jugendrings angehört, die mit einem Pro­
gramm aus Liedern, Tänzen und Spielen 
ländliche Jugendgruppen in den Grenzregio­
nen Bayerns erreichte. Seine Pflegebemü­

hungen um eine ganzheitliche, in die Heimat­
pflege integrierte Volksmusik geschahen vor­
züglich über Veranstaltungen und Wochen­
lehrgänge, die nach dem Singwochenprinzip 
funktionierten. Sie wurden für Altbayem, 
Schwaben und Franken etabliert, gemäß der 
Vorstellung, daß Unterschiede der regionalen 
Volkskultur „stammesmäßig“ bedingt seien. 
Die potenziellen Multiplikatoren aus den 
bayerischen Bezirken trafen sich seit 1971 
zum gesamtbayerischen Singen, Tanzen und 
Musizieren in der Bildungsstätte des Bauern­
verbands in Herrsching, seit 1976 unter dem 
programmatischen Lehrgangstitel „Bayeri­
scher Dreiklang“.

Becher gelang über den Bayerischen Mu­
sikplan die Institutionalisierung der Volks­
musikpflege, angesiedelt beim Landesverein. 
Für Franken resultiert daraus 1976 die An­
stellung eines fränkischen Volksmusikpfle­
gers, dessen Arbeit seit den 1990er Jahren an 
zwei Beratungsstellen in Uffenheim und Bay­
reuth weitergeführt wird. 1981 schufen die 
drei fränkischen Bezirke die Forschungsstelle 
für fränkische Volksmusik. Eine ihrer Aufga­
ben sollte Feldforschung sein. Vorbild war die 
1972 durch Bechers Vermittlung beim Münch­
ner Institut für Volkskunde geschaffene Ar­
beitsstelle Wolfgang Mayers. Seine Einbin­
dung in die Lehrgangstätigkeit des Landes­
vereins für Heimatpflege nährten Vorstellun­
gen, daß Forschungsergebnisse in Form von 
Liedern und Tänzen so auf kürzestem Weg 
die Pflege erreichen und Kriterien der Pflege 
diskutiert werden könnten.

Das Angebot richtete sich auch an die Mu­
sikgruppen der Alpenländischen Volksmusik­
pflege. Daß regional differenzierte Volks­
musikpflege auf regionaler Überlieferung ba­
sieren solle, war dort vage auf den Alpenraum 
bezogen. Wichtig war bei der von dem ehe­
maligen Münchner Volks sänger Kiem-Pauli 
(1882-1960) ausgehenden Bewegung vor 
allem das Kriterium der Echtheit. Die seit den 
1930er Jahren für den bayerischen und öster­
reichischen Alpenraum in Anlehnung an re­
gionale Formen innovierte Sparte „Alpenlän­
dische Volksmusik“ wurde durch den Rund­
funk überregional verbreitet und entwickelte 
sich in enger Verschränkung mit den Bedürf­
nissen des neuen Mediums. Die daraus resul­

335



tierende Klangästhetik mit eng geführter Drei­
stimmigkeit im Dreigesang hat der Salzbur­
ger Tobi Reiser (1907-1974) auf den instru­
mentalen Bereich übertragen: auf eine Saiten­
musikbesetzung aus Hackbrett, Zither, Harfe, 
Gitarre und Kontrabaß, die nicht nur in Ober­
bayern und Österreich tradierte Musizier­
praktiken verdrängte. Folge der medialen 
Verbreitung war, daß diese Innovation nach 
dem Zweiten Weltkrieg weit über ihren Gel­
tungsbereich hinaus aufgenommen und nach­
geahmt wurde, so im Umkreis der Gebirgs­
trachtenvereine auch in Franken.

Die Protagonisten der seit Mitte der 1970er 
für Mittel-, Ober und Unterfranken gebildeten 
„Arbeitsgemeinschaften Fränkische Volks­
musik“ gehörten einer jüngeren Generation 
an und kamen meist über die oben genannten 
Institutionen und ihre Lehrgänge zur Volks­
musikpflege. Durch ihr betont fränkisches Ei­
genbewußtsein waren sie stärker immun ge­
gen Alpenländische Einflüsse auf Repertoire 
und Besetzung, als die „stammverwandten“ 
bairischen „Flachlandbewohner“ Ober- und 
Niederbayerns und der Oberpfalz, die nach 
1945 eine an die Kiem-Pauli-Bewegung an­
gelehnte Volksmusikpflege entwickelten. Die 
Fränkischen Arbeitsgemeinschaften mit ihren 
Gruppen betreiben seit den 1980er Jahren 
eine Volksmusikpflege, die sich als Breiten­
arbeit versteht und als Laienmusik für alle 
offen ist. In den Veranstaltungsformen der 
fränkischen Volksmusikpflege gewinnt der 
Aspekt Kommunikation und Wirtshausgesel­
ligkeit ohne Bühne zunehmend an Bedeu­
tung.

Damit unterscheidet sie sich von der Pflege 
im Süden, die von professionell ausgebilde­
ten Musikern beherrscht wird. Bezeichnend 
ist, daß nicht an die relativ jungen Traditio­
nen gerührt werden darf. Die mit Echtheits­
anspruch auftretende „moderne“ alpenländi­
sche Volksmusik wendet sich nun ihrerseits 
gegen Modernisierungen, wie sie im Zeitalter 
der Globalisierung gängige musik-kulturelle 
Praxis sind.

Der erstarrende Traditionalismus hat späte­
stens seit den 1980er Jahren Gegenbewegun­
gen hervorgerufen. Aus ihren Reihen kommt, 
wenn man so will, die bekannteste bayerische 

Volksmusikgruppe: die „Biermösl-Blosn“, die 
sich seit 30 Jahren auf Kosten der staatstra­
genden Partei über die bayerischen Verhält­
nisse lustig macht. Dazu bedienen sich die drei 
Well-Brüder virtuos und stilsicher der ihnen 
von Kindheit an vertrauten Volksmusik, die 
sie sich unter anderem auf alpenländischen 
Singwochen der Volksmusikpflege angeeignet 
haben. Anders als bei den „staad-ernsten“ 
Kollegen der Kiem-Pauli-Nachfolge ist hier 
alpenländische Volksmusik nicht zelebrierter 
Selbstzweck, sondern kabarettistisches Mittel. 
Traditionelle Muster - das massentaugliche 
Bayerngenre der Unterhaltungskultur ein­
geschlossen - werden mit Ironie und Gesell­
schaftskritik angereichert und persifliert (Bay­
ernhymne, Defiliermarsch) und erreichen so 
den in der gepflegten Volksmusikwelt vermiß­
ten Alltags- und Gegenwartsbezug.

In Franken gab es kabarettistische Ansätze 
vorübergehend in den 1990er Jahren bei den 
„Fränkischen Straßenmusikanten“ und aus­
geprägtes Volksmusikkabarett bei Erwin Lip- 
skys Gruppe „Dreyschlag“, um nur diese zu 
nennen. Kabarett und Volksmusik verbinden 
seit einigen Jahren auch David Saarn und 
Mitglieder der Kapelle „Rohrfrei“. Die Mit­
glieder der Gruppe sind zum Teil mit den Tra­
ditionen der Volksmusikpflege aufgewach­
sen, aber auch mit Punkrock und Popmusik. 
In vertraut klingender Instrumentalbesetzung: 
Klarinette, Trompete, Akkordeon und Tuba, 
ausgehend von fränkischen Tänzen und The­
men aus der populären Musik, kreieren sie 
eine für Stadtfeste und private Feiern taugli­
che „Volxmusik“, die Generationen übergrei­
fende Kraft besitzt. In Veranstaltungsformen 
wie dem alljährlich in Bamberg abgehaltenen 
„Antistadl“ erreichen sie das junge studenti­
sche Club-Publikum. Der kommunikative 
Aspekt steht im Vordergrund. Ganz diesem 
Zweck hat sich das „Freie fränkische Bieror­
chester“ Erwin Lipskys verschrieben. Hier 
gibt es keine Bühnenpräsentation. Volksmu­
sik umfaßt die mit dem „Publikum“ gesunge­
nen deutschen Volkslieder ebenso wie Songs 
der Rolling Stones. Die Musik ist damit als 
unprätentiöses, Geselligkeit und Kommuni­
kation förderndes Mittel in den Raum der 
Wirtshaus-Kultur zurückgeholt, von der sie 
einst ihren Ausgang genommen hat.

336


