20)
21

22)

23)

24)
25)
26)
b))
28)
29)
30)

3n

32)

a3)
34)
33)

36)

StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 31, fol. 323r.
StA Ba, K 135 NL vor 1863, Nr. 331.

StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 29, Prot. vom
1771711

StA Bamberg, L 47 Staffelstein, Nr. 34, Prot.
vom 9.3.1782.

StA Ba, B 67/11, Nr. 25, Prod. 30.
StA Ba, B 6711, Nr. 36, Prod. 49.
StadtA Scheblitz, B 9, fol. 48r.

StA Ba, B 67/11, Nr. 36, Prod. 49.
StA Ba, B 67/11, Nr. 37, Prod. 61.
StA Ba, B 67/11, Nr. 38, Prod. 28.
StA Ba, B 67/1V, Nr. 12, Prod. 79.

StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 34, Prot. vom
16.4.1790.

Beispiele bei Dippold, Giinter: Ein aufsissiger
Tiirmer. Zu den Bedingungen kommunalen
Musiklebens in frinkischen Kleinstidten der
frithen Neuzeit, in: Gruber, Gernot Lodes, Bir-
git/Dippold, Giinter/Wirz, Ulrich (Hrsg.):
Musik in allen Dingen. Festschrift Giinther
Weih zum 70. Geburtstag. Tutzing 2003, S.
39-48.

StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 27, fol. 283r.
StA Ba, L 47 Staffelstein, Nr. 31, fol. 87r—v.
StA Ba, B 6711, Nr. 40 , Prod. 14.

Ebd., Prot. 18.

37

38)

39)
4m

at)

42)

43)
44)

45)

46)

47

48)

49)

Bamberger Intelligenzblatt 55 (1808), S. 701.

StA Ba, K 201b, Nr. 867. Ausfiihrlich dazu
Dippold, Giinter: Leistungen und Note des
Lichtenfelser Stadttiirmers Sigmund Kerling.
Zum kleinstidtischen Musikleben im frithen
19. Jahrhundert, in: Schonere Heimat 92
(2003), S. 190-192.

StA Ba, B 67/V, Nr. 36, Prod. 295 und 665.
StadtA ScheBlitz, A 51.

Mitteilungen fiir die Oberfrinkischen Familien
»Rothlauf* 1917, Nr. 41, 8. 234.

A Ebm. Ba, Matrikel Staffelstein, Bd. 11, Auf-
schlag 17.

StA Ba, K3 G I, Nr. 5817.

StA Ba, K3 G 1, Nr. 4391.

StadtA ScheBlitz, A 68, Schreiben vom
16.7.1892.

Meyer, Heinrich: Was der obere Tor-Turm in
Lichtenfels zu erzihlen weib, in: Heimat-Blit-
ter. Land am Obermain in Vergangenheit und
Gegenwart 1955, Nr. 1.

Bauer, Andreas: Wat ne Birbela. Geschichten
und Gedichte aus dem Frankenwald. Kronach
1990, S. 179-186. Ein Sohn fiihrte allerdings

die Tradition als Musiklehrer fort. StA Ba, K
121 NL, Nr. 3647.

StadtA ScheBlitz, A 68, Prot. vom 2.3.1898.
StadtA Scheplitz, B 32, Prot. vom 2.7.1919.

Zur Geschichte der Volksmusikpflege in Franken

VOR

Armin Griebel

Fund und Erfindung

Zwei Dinge vorweg:

I

Das Alpenlindische, als die bayerische
Volksmusik schlechthin, wird schon friih
Leitbild und VergleichsmaBstab der Volks-
musik in Franken. Ich habe daher das
Thema nicht so eng gefabt, wie es der Titel
vorgibt und werde gelegentlich Exkurse
ins alpenldndische Terrain machen, um
dem Phanomen Volksmusikpflege gerecht
zu werden.

332

2.

Zur Charakterisierung der Volksmusik-
pflege ist das Begriffspaar ,,Fund und Er-
findung* hilfreich. Der Volkskundler und
Singforscher Ernst Klusen hat es in den
1960er Jahren in die volkskundliche Dis-
kussion eingebracht und damit den Streit
um Folklore und Folklorismus, Tradition
und Pflege aus der Sackgasse eines Den-
kens in Gegensitzen gefiihrt.

Ausgangspunkt der Volksmusikpflege ist

Herders seit dem spiten 18. Jahrhundert wir-



kender Volksliedbegriff. Herder und in der
Folge die Romantik sehen Volkspoesie kul-
turkritisch als Naturpoesie, was im 19. Jahr-
hundert zu einer Entdeckung und Inszenie-
rung des naiven Tons und zu einer neuen
Form populiren Singens unter dem Vorzei-
chen der Volkstiimlichkeit fiihrte.

Die Beschiftigung mit dem Volkslied
wurde im 19. Jahrhundert eine verbreitete bil-
dungsbiirgerliche Ubung. Achim von Amims
und Clemens Brentanos grundlegende Samm-
lung ,.Des Knaben Wunderhorn* fiihrt vor,
was im Sinne Herders fiir schon, das heift
wertvoll, fiir alt und ehemals weit verbreitet
gehalten wurde.

In Franken steht dafiir die 1855 im Druck
erschienene Sammlung ,Frinkische Volkslie-
der* des kurhessischen Literaten und Lieder-
sammlers Franz Wilhelm von Ditfurth (1801—
1880). In den 25 Jahren, die er auf Gut Theres
in Unterfranken lebte, kam er mit der singen-
den Jugend seiner Umgebung in Beriihrung.
Doch weniger das lebendige Liedgut seiner
Zeit hat er uns mitgeteilt, als die Liederinne-
rungen hochbetagter Singerinnen und Séinger
der GroBelterngeneration. Aus dieser Samm-
lung, die seit ihrer Wiederentdeckung durch
die musikalische Jugendbewegung als authen-
tischer Ausdruck frinkischer Wesensart gilt,
hat sich die Vorstellung vom ,,Frinkischen
Volkslied* bis heute gespeist.

Von Anfang an gab es Spannungen zwi-
schen dem Anspruch, wissenschaftliches Ma-
terial zu sammeln, und Bediirfnissen der
praktischen Verwertbarkeit, wenn das aus der
Tradition Aufgezeichnete wieder in Umlauf
gebracht werden sollte. Es zeigte sich, daB
vieles so schon, so edel und so pflegewiirdig
nicht war, wie man zuniichst glaubte. Die
ochlumperlieder®, die der Coburger Dichter
und Autor der ,,Gartenlaube®, Friedrich Hof-
mann (1813-1888), beim Landvolk im Co-
burgischen gehort hatte, waren nach seinem
Geschmack plumpe, zotige Gassenhauer und
nicht der Mitteilung wert. Wo der Fund aus-
fallt, liegt die eigene Erfindung nahe. Daher
sind die 500 Schlumperliedla, die er in sei-
nem 1857 in Hildburghausen erschienen
Biichlein ,,Koburger Quackbriinnla® vorlegte,
nicht ,,Volksdichtungen in nordfrinkisch-ko-
burger Mundart*, wie der Untertitel verheiBt,

sondern eigene Dichtungen im Schnadahiipfl-
Stil. Hofmanns Vorbilder waren Dialektdich-
ter wie Franz von Kobell, deren alpenlindi-
sche Genredichtung er ins frinkische Idiom
iibertrug. Die Alpenbegeisterung, die er mit
Adel und Bildungsbiirgertum seiner Zeit
teilte, und die Liebe zum Volkslied gingen
hier eine fruchtbare Verbindung ein. Hof-
manns Vierzeilerfolge ,.In Franken is scho®,
die gingige Frankenstereotype wie ,,Kulm-
bacher Bier” und ,,Schweinfurter Griin* an-
einander reiht, fillt etwas aus diesem
Rahmen. Anregend fiir die Frankenreime
konnte Valentin Rathgebers Rheinlied gewe-
sen sein, mit dem Eingang ,,Am Rhein und
am Main und am Neckar ist's schon, allein
auch bei uns hier muf jeder gestehn®, aus
dem ,,Augsburger Tafelkonfekt™.

Hundert Jahre spiter greift der 1925 in
Westbohmen geborene Piadagoge und Musi-
ker Franz Mockl die Verse Hofmanns auf, um
daraus ein Frankenlied zu gestalten, das sich
gegen den sentimentalen Heimatton absetzt.
1962 hat er es mit einer von ihm Komponier-
ten Melodie im von ihm herausgegebenen
»Irinkischen Liederbuch® abgedruckt. Die
Bemiihungen um eine zeitgemibe Volkslied-
pllege nach dem Zweiten Weltkrieg sind darin
zusammengefaBt. Das Unternehmen wurde
mitgetragen vom Frankenbund, wissenschaft-
lich begleitet von dem Frankenbundmitglied
und Wiirzburger Volkskundeprofessor Josef
Diinninger, und unterstiitzt durch den unter-
{rinkischen Bezirksheimatpfleger Andreas
Pampuch. Von 108 Liedern gehen iiber 40 auf
die Sammlung Ditfurth zuriick. Ein weiterer
Schwerpunkt sind Kompositionen und Lied-
fassungen von Protagonisten der seit den
1920er Jahren einflubreichen Jugendmusik-
bewegung, die nach 1945 auch in die Schul-
liederbiicher Eingang fanden. Frinkischer
Dialekt erscheint in Liedern aus jlingeren re-
gionalen Aufzeichnungen (Niitzel, Volkel,
Frank, Schiill) — dabei handelt es sich oft um
Vierzeiler: Tanzlieder und Kirchweihverse. In
groberer Zahl sind hier erstmals Lieder auf
Grundlage friankischer Mundartdichtung ver-
eint, die in volkstiimlicher Manier vertont, in
Singveranstaltungen erprobt und in der Lied-
blattreihe des unterfrinkischen Bezirkshei-
matpflegers publiziert wurden.

333



Jugendmusik- und Singbewegung

Die Jugendmusikbewegung trat vor allem
als Singbewegung in Erscheinung. Sie war
nach dem FErsten Weltkrieg im Geist der Ju-
gendbewegung entstanden und propagierte
ein neues Gemeinschaftsideal, in der das ge-
meinschaftlich Gefiihlte, die ,volksverbun-
dene Emotion*, mehr zihlte als distanzierte
kunstisthetische Reflektion. 1921 war unter
der Leitung von Fritz Jode (1887-1970) in
Hamburg die ,,Musikantengilde* entstanden.
Ein zweiter Schwerpunkt bildete sich 1923
mit der ,,Finkensteiner Bewegung*, benannt
nach dem Ort der ersten Singwoche bei Mih-
risch-Triibau im Schoénhengstgau. Bei den
,.Finkensteinern™ spielte der volkische Natio-
nalismus eine grofe Rolle, der durch den
., Volkstumskampf* in den von Deutschen be-
siedelten Gebieten Bohmens und Mihrens
geprigt war. Kopf der Bewegung war Wal-
ther Hensel (1887-1956), ein sudetendeut-
scher Lehrer und Musiker. Hensels Ziel war
das offene Singen, das Abgehen vom vier-
stimmigen Mannergesang, die bewubte Wie-
dererweckung von Volkslied, Volkstanz und
Laienspiel: ,,Gebt dem Volke, was des Volkes
ist, seine ldngst verschollenen, altererbten
Weisen, und ihr habt ihm seine eigene Seele
wiedergegeben!* Das biirgerliche 19. Jahr-
hundert wurde fiir Fehlentwicklungen ver-
antwortlich gemacht: ,Mendelssohn und Sil-
cher haben uns mit ihren suflichen Melodien
war nicht gerade Schund gebracht, uns aber
Jjedenfalls nicht gegen Schund gewappnet.*
Hensels Bewegung ist eine volkisch-musika-
lische. Seine Ideen, nachzulesen in program-
matischen Beitridgen fiir die zwischen 1923
und 1933 erscheinende Zeitschrift ,,Die Sing-
gemeinde”, zielen auf Innerlichkeit, Einfach-
heit, auf das Organische: ,,... Das echte Volks-
lied hat alle kiinstlerischen und musikali-
schen Krdfte, wenn auch oft nur im Keime, in
sich verschlossen. Pflanzen wir diesen Keim
in die Seele, so wdchst und entfaltet er sich
mit ihr zugleich. (...) Das Geheimnis der
Volksgemeinschaft liegt tief, sehr tief. Die
starken Bindungen, denen sich das einzelne
Glied gar nicht entziehen kann, beruhen ei-
nerseits auf alter Erb- und Stammesanlage,
andererseits auf den geheimnisvollen Krdf-
ten, die von Heimaterde und Umwelt ausge-

334

hen, leizten Endes aber im schopferischen
Urgrund aller Dinge im Gottlichen. (...) Eine
singende Gemeinschaft ist daher kein Verein,
keine Korperschaft, kein Zweckverband, son-
dern eine lebendige Zelle werdender Volks-
gemeinschaft. "

1924 wurde von einigen ,.Bewegten™ der
nFinkensteiner Bund* gegriindet, dem Wal-
ther Hensel, die zentrale Figur der Bewegung,
bezeichnenderweise nicht angehorte. Harald
Loénnecker folgend, strahlte sie besonders auf
die Deutschen Sidngerschaften aus. Richard
Poppe (1884-1960), als Hensels Freund und
Mitarbeiter der organisatorische Kopf des
,.Finkensteiner Bundes®, setzte als maBgebli-
cher Funktionir der Sidngerschaften die Sing-
bewegung dort durch. Entsprechend schrieb
die Verfassung der Deutschen Singerschaften
von 1929 die Durchfithrung von ,,Sing- und
Schulungswochen* vor. Bedeutenden Einfluf
gewann die Finkensteiner Singbewegung auf
die evangelische Kirchenmusik und das Po-
saunenchorwesen. Hier gehorten die Singwo-
chen (und Abendsingwochen fiir Berufstitige)
zu den wichtigsten Instrumenten der musika-
lischen Erneuerungspraxis.

Die Singwoche war keine priméir musika-
lische Angelegenheit, es ging um ,,Volks-
tumsarbeit”. Das Angebot richtete sich auch
an die Landjugend in den Grenzlandbezirken.
Den Landjugendbiinden versuchte man gei-
stiges Riistzeug zum Ausgestalten ihrer Ge-
selligkeit zu geben. Im Mittelpunkte der
Woche standen Volkslied und Volkstanz. Die
zweite deutsche Singwoche hat Karl Vétterle,
der Augsburger Buchhiindler und Griinder
des Birenreiter-Verlags, in Altdorf bei Niirn-
berg abgehalten. Von der ersten Singwoche
fiir Erlanger Studenten berichtet 1927 ein
Teilnehmer: ... dap es Pflicht eines volksbe-
wufsten Deutschen ist, den Unterschied zu er-
kennen, twischen der heute verbreiteten Art
zu singen und der Hingabe des ganzen Men-
schen an das wundersame Schwingen und
Klingen der alten Volksweisen (...) es war ein
immer stdrkeres Ergriffenwerden von dem
Schwung und Fluf der deutschen Lieder und
ein allmdhliches Hineinwachsen in eine Ge-
meinschaft wahrhaft singender Menschen. "

Fiir AuBenstehende hatte dieses Ergriffen-
sein etwas Befremdliches. So schreibt der



Komponist Paul Hindemith an Fritz Jode:
WEin wenig seltsam beriihrt den Zuschauer
die stdandige Begeisterung, in der die Ge-
meinschaft sich befindet.*

Aus der Sicht der Finkensteiner sollten die
Teilnehmer nach der Singwoche als Gewan-
delte nach Hause zuriickkommen, denen das
Singen Hilfe zu einem erfiillten und sinnvol-
len Leben geben konnte. Mit , Kulturinseln*
vergleicht Richard Poppe riickblickend sol-
che Teilnehmer: , Es war von Jahr zu Jahr
Jfast mit den Hénden zu greifen, wie diese Kul-
turinseln zunahmen an Zahl und an Grofe. In
zehn, in zwanzig Jahren, so konnten wir rech-
nen, wdren sie Zusammengewachsen zu einer
neu beseelten Heimat. * Die Singbewegungen
um Fritz Jode und Walther Hensel wurden
1934 in den Reichsbund ,,Volkstum und Hei-
mat* eingegliedert. Der Finkensteiner Bund
setzte 1933 seine Arbeit im ,,Arbeitskreis fiir
Hausmusik* fort.

Wege der Pflege

Inhaltlich meinte man in der Volksmusik-
pflege nach dem Krieg, bruchlos an die Zeit
vor 1933 ankniipfen zu konnen. Die Ausein-
andersetzung mit dem Wirken in der NS-Zeit
fand zunichst nicht statt. ,,Volkische* Dik-
tion wurde durch die weniger korrumpierte
Stammesterminologie ersetzt, der lebensre-
formerische Impetus der Jugendbewegung
blieb erhalten. Er zielte auf eine ganzheitli-
che musische Lebensfiihrung. Vermitteln soll-
ten dies die bewihrten Sing- und Schulungs-
wochen. Das Prinzip der Singwoche — fiir Be-
rufstiatige modifiziert als Abend- und Wo-
chenendveranstaltung — wurde von den baye-
rischen Jugendverbidnden aufgegriffen, als es
in den 1950er Jahren um Jugendarbeit auf
dem Land und die Emeuerung der vermeint-
lich durch die kulturelle Moderne bedrohten
traditionellen Dorfkultur ging. Unter der
Agide von Kurt Becher hat dieses Feld in den
1960er Jahren der Bayerische Landesverein
fiir Heimatpflege besetzt. Becher hatte bis
1963 der Wanderlehrgruppe des Bayerischen
Jugendrings angehort, die mit einem Pro-
gramm aus Liedern, Tanzen und Spielen
landliche Jugendgruppen in den Grenzregio-
nen Bayerns erreichte. Seine Pflegebemii-

hungen um eine ganzheitliche, in die Heimat-
pllege integrierte Volksmusik geschahen vor-
ziiglich iiber Veranstaltungen und Wochen-
lehrgiinge, die nach dem Singwochenprinzip
funktionierten. Sie wurden fiir Altbayern,
Schwaben und Franken etabliert, gemif der
Vorstellung, daf Unterschiede der regionalen
Volkskultur ,,stammesmiBig* bedingt seien.
Die potenziellen Multiplikatoren aus den
bayerischen Bezirken trafen sich seit 1971
zum gesamtbayerischen Singen, Tanzen und
Musizieren in der Bildungsstitte des Bauern-
verbands in Herrsching, seit 1976 unter dem
programmatischen Lehrgangstitel ,,Bayeri-
scher Dreiklang®.

Becher gelang iiber den Bayerischen Mu-
sikplan die Institutionalisierung der Volks-
musikpflege, angesiedelt beim Landesverein.
Fiir Franken resultiert daraus 1976 die An-
stellung eines frankischen Volksmusikpfle-
gers, dessen Arbeit seit den 1990er Jahren an
zwei Beratungsstellen in Uffenheim und Bay-
reuth weitergefiihrt wird. 1981 schufen die
drei frinkischen Bezirke die Forschungsstelle
fiir frankische Volksmusik. Eine ihrer Aufga-
ben sollte Feldforschung sein. Vorbild war die
1972 durch Bechers Vermittlung beim Miinch-
ner Institut fiir Volkskunde geschaffene Ar-
beitsstelle Wolfgang Mayers. Seine Einbin-
dung in die Lehrgangstitigkeit des Landes-
vereins fiir Heimatpflege nihrten Vorstellun-
gen, dall Forschungsergebnisse in Form von
Liedern und Tédnzen so auf kiirzestem Weg
die Pflege erreichen und Kriterien der Pflege
diskutiert werden kénnten.

Das Angebot richtete sich auch an die Mu-
sikgruppen der Alpenlidndischen Volksmusik-
pflege. DaB regional differenzierte Volks-
musikpflege auf regionaler Uberlieferung ba-
sieren solle, war dort vage auf den Alpenraum
bezogen. Wichtig war bei der von dem ehe-
maligen Miinchner Volkssianger Kiem-Pauli
(1882-1960) ausgehenden Bewegung vor
allem das Kriterium der Echtheit. Die seit den
1930er Jahren fiir den bayerischen und oster-
reichischen Alpenraum in Anlehnung an re-
gionale Formen innovierte Sparte ,,Alpenlin-
dische Volksmusik® wurde durch den Rund-
funk iiberregional verbreitet und entwickelte
sich in enger Verschrinkung mit den Bediirf-
nissen des neuen Mediums. Die daraus resul-

335



tierende Klangisthetik mit eng gefiihrter Drei-
stimmigkeit im Dreigesang hat der Salzbur-
ger Tobi Reiser (1907-1974) auf den instru-
mentalen Bereich iibertragen: auf eine Saiten-
musikbesetzung aus Hackbrett, Zither, Harfe,
Gitarre und KontrabaB, die nicht nur in Ober-
bayern und Osterreich tradierte Musizier-
praktiken verdringte. Folge der medialen
Verbreitung war, dab diese Innovation nach
dem Zweiten Weltkrieg weit iiber ihren Gel-
tungsbereich hinaus aufgenommen und nach-
geahmt wurde, so im Umkreis der Gebirgs-
trachtenvereine auch in Franken.

Die Protagonisten der seit Mitte der 1970er
fiir Mittel-, Ober und Unterfranken gebildeten
»Arbeitsgemeinschaften Frinkische Volks-
musik™ gehorten einer jiingeren Generation
an und kamen meist iiber die oben genannten
Institutionen und ihre Lehrgidnge zur Volks-
musikpflege. Durch ihr betont frinkisches Ei-
genbewubBtsein waren sie stidrker immun ge-
gen Alpenlindische Einfliisse auf Repertoire
und Besetzung, als die ,,stammverwandten*
bairischen , Flachlandbewohner* Ober- und
Niederbayerns und der Oberpfalz, die nach
1945 eine an die Kiem-Pauli-Bewegung an-
gelehnte Volksmusikpflege entwickelten. Die
Friinkischen Arbeitsgemeinschaften mit ihren
Gruppen betreiben seit den 1980er Jahren
eine Volksmusikpflege, die sich als Breiten-
arbeit versteht und als Laienmusik fiir alle
offen ist. In den Veranstaltungsformen der
frankischen Volksmusikpflege gewinnt der
Aspekt Kommunikation und Wirtshausgesel-
ligkeit ohne Biihne zunehmend an Bedeu-
tung. !

Damit unterscheidet sie sich von der Pflege
im Siiden, die von professionell ausgebilde-
ten Musikern beherrscht wird. Bezeichnend
ist, dab nicht an die relativ jungen Traditio-
nen geriihrt werden darf. Die mit Echtheits-
anspruch auftretende ,,moderne* alpenlindi-
sche Volksmusik wendet sich nun ihrerseits
gegen Modernisierungen, wie sie im Zeitalter
der Globalisierung gingige musik-kulturelle
Praxis sind.

Der erstarrende Traditionalismus hat spite-
stens seit den 1980er Jahren Gegenbewegun-
gen hervorgerufen. Aus ihren Reihen kommt,
wenn man so will, die bekannteste bayerische

336

Volksmusikgruppe: die ,,Biermosl-Blosn®, die
sich seit 30 Jahren auf Kosten der staatstra-
genden Partei iiber die bayerischen Verhalt-
nisse lustig macht. Dazu bedienen sich die drei
Well-Briider virtuos und stilsicher der ihnen
von Kindheit an vertrauten Volksmusik, die
sie sich unter anderem auf alpenlindischen
Singwochen der Volksmusikpflege angeeignet
haben. Anders als bei den ,,staad-ernsten*
Kollegen der Kiem-Pauli-Nachfolge ist hier
alpenlindische Volksmusik nicht zelebrierter
Selbstzweck, sondern kabarettistisches Mittel.
Traditionelle Muster — das massentaugliche
Bayerngenre der Unterhaltungskultur ein-
geschlossen — werden mit Ironie und Gesell-
schaftskritik angereichert und persifliert (Bay-
ernhymne, Defiliermarsch) und erreichen so
den in der gepflegten Volksmusikwelt vermiB-
ten Alltags- und Gegenwartsbezug. ]

In Franken gab es kabarettistische Ansitze
voriibergehend in den 1990er Jahren bei den
Friankischen StraBenmusikanten® und aus-
geprigtes Volksmusikkabarett bei Erwin Lip-
skys Gruppe ,,.Dreyschlag®, um nur diese zu
nennen. Kabarett und Volksmusik verbinden
seit einigen Jahren auch David Saam und
Mitglieder der Kapelle ,,Rohrfrei®. Die Mit-
glieder der Gruppe sind zum Teil mit den Tra-
ditionen der Volksmusikpflege aufgewach-
sen, aber auch mit Punkrock und Popmusik.
In vertraut klingender Instrumentalbesetzung:
Klarinette, Trompete, Akkordeon und Tuba,
ausgehend von friankischen Tanzen und The-
men aus der populdren Musik, kreieren sie
eine fiir Stadtfeste und private Feiern taugli-
che ,,Volxmusik®, die Generationen iibergrei-
fende Kraft besitzt. In Veranstaltungsformen
wie dem alljahrlich in Bamberg abgehaltenen
HAntistadl™ erreichen sie das junge studenti-
sche Club-Publikum. Der kommunikative
Aspekt steht im Vordergrund. Ganz diesem
Zweck hat sich das , Freie frinkische Bieror-
chester” Erwin Lipskys verschrieben. Hier
gibt es keine Biihnenprisentation. Volksmu-
sik umfaft die mit dem ,,Publikum* gesunge-
nen deutschen Volkslieder ebenso wie Songs
der Rolling Stones. Die Musik ist damit als
unpritentioses, Geselligkeit und Kommuni-
kation forderndes Mittel in den Raum der
Wirtshaus-Kultur zuriickgeholt, von der sie
einst ihren Ausgang genommen hat.



