
Kunst und Kultur

Leben und Nachleben des Komponisten 
P. Valentin Rathgeber OSB

von
Günter Dippold

Der Rotary Club Obermain, dessen wö­
chentliche Treffen im Kloster Banz stattfin­
den, hat anläßlich seines 20jährigen 
Bestehens ein Denkmal für den Banzer 
Mönch P. Valentin Rathgeber (1682-1750) 
gestiftet. Am 27. März 2010 wurde es durch 
den Club-Präsidenten Johannes Grünwald, 
den Schöpfer der Skulptur, Bildhauer Joa­
chim Mende aus Kleinziegenfeld, und den 
Koordinator der Bildungszentren Kloster 
Banz und Wildbad Kreuth der Hanns-Seidel- 
Stiftung, Michael Möslein, enthüllt. Der 
nachstehende Aufsatz wurde als Vortrag beim 
anschließenden Festakt gehalten.1

Abb. 1: Denkmal für P. Valentin Rathgeber OSB in Klo­
ster Banz. Das Werk von Joachim Mende wurde gestiftet 
vom RC Obermain. Photo: Brigitte Eichner-Grünbeck.

Aufnahme ins Kloster
Zahllose junge Männer erstrebten im ka­

tholischen Franken des Alten Reichs den 
geistlichen Stand. Aber nur ein Teil von ihnen 
hatte Erfolg, mancher endete als Lehrer oder 
in einem anderen weltlichen Beruf. Vielen ge­
lang es lediglich, in einem Bettelorden unter­
zukommen, bei Franziskanern, Kapuzinern, 
Karmelitern, Dominikanern. Weltpriester zu 
werden und als solcher eine einträgliche Pfar­
rei zu erhalten, bedeutete schon eine Aus­
zeichnung. Gar aber als Mönch ins Kloster 
eines Prälatenordens oder als Chorherr in ein 

Kanonikerstift aufgenommen zu 
werden, war für einen Nichtadli­
gen der größte Erfolg. Da 
brauchte es einen wohlhabenden 
Vater, einflußreiche Ver- wandte, 
eine gute Singstimme, am besten 
alles zusammen. Vom letzten 
Langheimer Abt heißt es, er sei 
trotz seines Mangels „an Vermö­
gen und musikalischen Kenntnis­
sen“ ins Kloster aufgenommen 
worden.

1707 hatten in Banz vier junge 
Männer Erfolg. Einige alte Patres 
waren gestorben, und es war wie­
der an der Zeit, geistlichen Nach­
wuchs aufzunehmen. Da die 
Novizen der Ausbildung bedurf­
ten, berief Banz - wie andere Klö­
ster auch - aus der Schar der 
Bewerber und Interessenten stets 
vier oder fünf gemeinsam. So be­
gann am 26. November 1707, 
einem Samstag, das Noviziat für 
Männer aus Seßlach, Bamberg, 
Hollstadt bei Neustadt a.d. Saale 
und für Johann Valentin Rathge- 

198



ber. Rathgeber nahm - wie sein Mitnovize Jo­
hann Lorenz Mais (1683-1738) - seinen 
zweiten Vornamen als Klostemamen an oder 
erhielt ihn zugewiesen: aus Johann Valentin 
wurde Bruder Valentin. Der Name war 
gleichsam frei, denn der letzte Pater Valentin 
in Banz war 1672 gestorben.

Die vier Novizen des Jahres 1707 waren 
nicht sehr jung: 29 war der älteste, immerhin 
22 der jüngste; Rathgeber stand im 26. Le­
bensjahr. Studiert hatten sie schon. Um den 
Platz im Kloster hatten sie sich fraglos be­
müht. Mais hatte doch gewiß Hintergedan­
ken, als er dem Abt im Sommer 1707 zum 
Namenstag ein Huldigungsgedicht über­
sandte. In einer guten Ausgangslage befand 
sich Rathgeber, denn er hielt sich, bevor er 
Novize wurde, schon für einige Monate in 
Banz auf, und zwar in unmittelbarer Nähe des 
Abtes: Er war dessen Kammerdiener.

Der Abt entschied über die Aufnahme oder 
Ablehnung von Bewerbern. An der Spitze des 
Klosters Banz stand damals Kilian Düring 
( 1641-1720), für die Zeit ein alter Mann, im­
merhin 66 Jahre alt. Der gebürtige Bamber­
ger war in jungen Jahren, 1658, Mönch in 
Banz geworden. 1673 wurde der Banzer Abt 
Otto de la Bourde (1630-1708) kaiserlicher 
Diplomat, und obwohl er 1677 seine Abts- 
würde niederlegte, blieb er Banz verbunden. 
Er hatte stets einen Banzer Mönch als Sekre­
tär und Beichtvater an seiner Seite, auch 
nachdem er 1696 zum Bischof von Gurk auf­
gestiegen war.

Jene Vertrauensstellung hatte von 1680 an 
für mehr als zwei Jahrzehnte P. Kilian Düring 
inne. Er lebte mit seinem Herrn am Dresdner 
Hof, begleitete ihn an verschiedene Einsatz­
orte - Paderborn, Stettin, Ungarn - und rei­
ste einmal nach Rom, wo er den Aufenthalt 
nutzte, um Reliquien für das Kloster Banz zu 
beschaffen. Otto de la Bourde förderte das 
Kloster mit reichen Zuwendungen, und so 
folgte man in Banz bei der Abtswahl des Jah­
res 1701 gewiß bereitwillig seiner Empfeh­
lung. Kilian Düring, der treue Sekretär, den 
die jüngeren Mönche von Banz kaum kann­
ten, dieser weitläufige Mönch ohne Banzer 
Stallgeruch, wurde Abt. Als solcher ebnete er 
den Weg Rathgebers ins Kloster.

Herkunft und Jugend
Johann Valentin Rathgeber war am 3. April 

1682 in Oberelsbach in der Rhön als Sohn 
eines Lehrers zur Welt gekommen. 1701 be­
gann er ein Studium an der Universität Würz­
burg. Zügig absolvierte er das für alle 
verbindliche Grundstudium der Philosophie; 
1704 war er bereits Hörer an der theologi­
schen Fakultät.

In diesem Jahr erlangte er - trotz seiner Ju­
gend, wie es heißt - das Amt des Schulmei­
sters am Waisenhaus des Juliusspitals, zu­
nächst auf Probe, nach einem Vierteljahr 
endgültig, da er „in der Music dem Spital 
wohl ahnstehet“. Rathgebers Oberelsbacher 
Landsmann, der Spitalpfarrer Dr. Johann 
Kiesner, ebenfalls 1704 ins Amt gekommen, 
mag ihm zur Anstellung verholfen haben.

Wenn die Eltern nicht gerade reich waren, 
dann finanzierte mancher Student sein Stu­
dium durch Privatunterricht oder als Lehrer 
an einer Schule der Universitätsstadt, und ei­
nige, die keine Chance sahen, Geistlicher zu 
werden, blieben zeitlebens im Lehrerberuf. 
Der Schuldienst im Juliusspital konnte also 
nur Zwischenstation oder Lebensstellung 
sein.

Er wurde zur Zwischenstation. Nach zwei­
einhalb Jahren verlor Rathgeber seine Stelle, 
„weil er sowohl wegen seiner Jugent alß an­
derer Ursach halben dem Spital nit ahnsten- 
tig seye Bestand ein Zusammenhang damit, 
daß um die gleiche Zeit „ Wartherinnen “ im 
Studenten- und Kinderhaus des Spitals ent­
lassen wurden? Bis Ostern 1707 durfte Rath­
geber gnadenhalber im Juliusspital wohnen 
bleiben. Alsbald wurde er Kammerdiener, 
dann Novize in Banz. Beides verdankte er si­
cherlich seiner 1704 erwähnten musikali­
schen Begabung.

Erste Klosterjahre
Im Dezember 1708 legte Rathgeber in Banz 

die ewigen Gelübde ab. Da Banz bis 1808 zur 
Diözese Würzburg gehörte, empfing er im 
Würzburger Dom die geistlichen Weihen: 
1709 zum Subdiakon, 1710 zum Diakon, 
1711 zum Priester.

199



Als Rathgeber nach Banz kam, war das 
Kloster eine Baustelle. Renaissancebauten 
stand ein nagelneuer Barocktrakt gegenüber; 
der repräsentative Kaisersaal wurde gerade 
ausgestattet. Die Klosterkirche des 16. Jahr­
hunderts sollte anfangs eigentlich stehen blei­
ben, doch dann entschloß sich Abt Kilian 
Düring zum Neubau. 1710 legte er den 
Grundstein, der Rohbau war Ende 1713 fer­
tig; es folgten Stuckierung, Ausmalung und 
Ausstattung. 1718 wurde die Westfassade der 
Kirche vollendet. Am 19. Oktober 1719, we­
nige Monate vor dem Tod des Bauherrn, kon- 
sekrierte der Würzburger Weihbischof das 
Gotteshaus. Rathgeber leitete beim Hochamt 
den Chor - bislang der einzige Hinweis, daß 
er sich in der klösterlichen Musikpraxis her­
vortat.

1721 veröffentlichte Valentin Rathgeber 
sein erstes Werk: acht Messen für vierstim­
migen Chor, zwei Violinen, Violoncello und 
Orgel.

Banz hatte einen neuen Abt, Benedikt Lurz 
(1674-1731) aus Seßlach. Seine Wahl im Jahr 
1720 war von heftigem Ringen zwischen den 
Parteien im Konvent geprägt, so daß Bene­
dikt Lurz sich erst im dritten Wahlgang gegen 
den Favoriten durchsetzte.

Rathgeber erlebte die Wahl mit - übrigens 
nur diese eine -, und er wurde Zeuge des 
Zwists zwischen den kirchlichen Vertretern 
aus Würzburg und den weltlichen aus Bam­

berg. Eifersüchtig belauerten sich die Reprä­
sentanten der beiden Fürstbischöfe. Jeder 
Schritt hatte rechtliche Relevanz. Wechsel­
seitige Proteste prägten den Wahltag. Zum 
Eklat kam es, als die Würzburger den frisch­
gewählten Abt aus der Kirche eine Treppe 
hinauf zu seinen künftigen Amtsräumen führ­
ten. Da lief der Bamberger Vizekanzler her­
bei, fuchtelte mit den Armen und schrie: „daß 
heist nichts, protestor contra, ich nehme den 
herrn praelathen uff solche weis nicht an, 
forth, zuruckh, und wieder hienunder.“ No­
lens volens machte der Abt mit seinem Kon­
vent kehrt. An anderer Stelle empfing ihn der 
bambergische Vizekanzler dann durch eine 
„zierliche“ Rede.

Erscheint Kilian Düring als recht eigen­
mächtiger Prälat, so band Benedikt Lurz of­
fenbar seinen Konvent stärker in die Leitung 
des Klosters ein. Er baute weniger für die Re­
präsentation als vielmehr für seine Mönche: 
ein „Recreations-Haus“ in Gnellenroth,neue 
Zellen mit Blick ins Maintal, einen Spielplatz 
im Wald.

Talente konnten sich unter Benedikt Lurz 
entfalten. Der schon 50jährige Pater Ignatius 
Cimarolo-Brentano (1673-1750) veröffent­
lichte erst jetzt, ab 1725, in rascher Folge 
theologische und philosophische Werke, und 
Rathgeber brachte 1721 sein Opus I heraus. 
Es erschien, wie alle folgenden, im Augsbur­
ger Musikverlag Lotter. Dessen Gründer Jo­

Abb. 2: Vignette des Verlags Lotter in Augsburg.

200



hann Jakob Lotter (1683-1738) hatte um 
1705 mit der Herausgabe von Musikalien be­
gonnen. Er war Protestant - und dennoch spe­
zialisiert auf katholische Musik. Nicht die 
großen, aufwendigen Werke verlegte er, viel­
mehr produzierte er für den breiten Markt der 
zahllosen Landpfarreien.

Lotters Programm und Rathgebers Stil paß­
ten zusammen, beide Männer profitierten 
voneinander. Rathgeber kam an und förderte 
dadurch Lotters Geschäft, Lotter war umtrie­
big und brachte Rathgebers Werk unter die 
Leute. Rathgeber war der Starkomponist des 
Verlags: Von den 70 Veröffentlichungen, die 
zu Lebzeiten des Verlagsgründers, bis 1738, 
erschienen, stammen 27 von Rathgeber; von 
keinem anderen brachte Lotter nur annähernd 
so viel heraus. Dabei hatte er durchaus nam­
hafte Komponisten im Programm wie den 
Benediktiner Gallus Zeiler (1705-1755) aus 
St. Mang in Füssen oder den Weltgeistlichen 
Franz Anton Maichelbeck (1702-1750), 
Münsterorganist zu Freiburg im Breisgau. 
Zwischen 1721 und 1728 erschien beinahe 
jährlich ein geistliches Werk des Banzer 
Mönchs bei Lotter. Dann ereignete sich der 
große Bruch in Rathgebers Leben.

Die große Reise
„Dem Closter Leben 
war ich ergeben 
Adjutorium, Completorium, 
das war mein Freud 
auch dieses hat ein End 
die Meinung ist zertrennt 
laß ins Clösterlein 
mich nit sperren ein 
auf alle Zeit 
weiß nicht was ich anfang 
die Zeit wird mir zu lang 
larifari nur 
plaget mein Natur 
Verdrießlichkeit. “

Das ist ein Liedtext aus Rathgebers weltli­
chem Werk, die dritte Strophe von „Mein 
Stimme klinge“. Auch P. Valentin beschloß, 
sich nicht mehr ins Klösterlein einsperren zu 
lassen. Er verließ Banz am 22. Oktober 1729, 
einem Samstag.

Rathgeber bereiste in der Folge West­
deutschland, Schwaben, die Schweiz, Alt­
bayern, die habsburgischen Erblande. Sein 
genauer Weg ist nicht bekannt, geschweige 
denn sein Reisealltag. Doch etliche Stationen 
lassen sich dank einiger weniger archivali­
scher Quellen und dank der Widmungen sei­
ner gedruckten Werke nachweisen.

So kennen wir die Reichsabtei St. Maximin 
in Trier als Aufenthaltsort durch die Vorrede 
zu op. VII, zehn Messen, 1730 bei Lotter er­
schienen, die Rathgeber dem dortigen Abt Ni­
kolaus Paccius (1668-1731) dedizierte. Der 
musikbegeisterte Prälat starb im August 
1731 ; spätestens dann wird Rathgeber das alt­
ehrwürdige Benediktinerkloster verlassen 
haben. Er ging nach Tettnang, an den Hof des 
Grafen Ernst von Montfort (1700-1759). 
Dessen Schwester hatte einen Schönborn 
zum Mann, einen Bruder des Trierer Erzbi­
schofs und des Bamberger und Würzburger 
Fürstbischofs. So ist es nicht auszuschließen, 
daß der Trierer Erzbischof ihn zum ver­
schwägerten Montfort nach Tettnang emp­
fohlen hatte.

Dann zog es Rathgeber in die Schweiz. Am 
9. September 1731 finden wir ihn im Bene­
diktinerkloster Muri im Kanton Aargau, rund 
20 km südwestlich von Zürich. Am 28. No­
vember 1731 stellte er sich in der Fürstabtei 
St. Gallen vor. Der Ankommende sei zwar ein 
„beriemter Music-Componist“, notierte der 
Abt in sein Journal. Doch er, der Abt, schätze 
„Gyrovagos“ nicht. Er zitierte damit still­
schweigend die Benediktsregel, die „gyro- 
vagi“ als die verwerflichste Spielart mön­
chischer Lebensform benannte: „Ihr Leben 
lang ziehen sie landauf landab und lassen 
sich für drei oder vier Tage in verschiedenen 
Klöstern beherbergen. Immer unterwegs, nie 
beständig, sind sie Sklaven der Launen ihres 
Eigenwillens und der Gelüste ihres Gau­
mens.“2

Solche Leute wollte man in St. Gallen 
nicht. Rathgeber wurde weder vom Abt emp­
fangen noch zur Tafel gezogen. Er bekam ein 
kleines Reisegeld und wurde zu Fuß weiter­
geschickt.

Um so höhere Wertschätzung wurde ihm 
tags darauf zuteil: Am 29. November 1731 

201



trat er vor dem „Musicollegium auf der deut­
schen Schule“ zu Zürich auf. In dieser stu­
dentischen Gesellschaft kannte man den 
Namen Rathgeber gut, hatte man doch, trotz 
des Konfessionsunterschieds, seit Jahren 
mehrere seiner kirchenmusikalischen Werke 
erworben. Nun besuchte „Hr. P. Valentin 
Rathgeber, Organist zu Banth in Franken, ein 
sehr berühmter Musicus, der verschiedene 
schöne opera musica herausgegeben“, die 
Gesellschaft persönlich und ließ „Proben sei­
ner musical, wüssenschafft sehen und hören

Nun wandte sich Rathgeber nach Nordwe­
sten. Er hielt sich in der Zisterzienserabtei 
Wettingen im Aargau auf, um dann, Zürich 
wohl erneut passierend, das Benediktinerklo­
ster Pfäfers, südlich von Liechtenstein, auf­
zusuchen. Bald kehrte er in die Bodensee- 
Region zurück. Er widmete 1733 ein Werk 
dem Pfarrer von Wasserburg bei Lindau. Wei­
ter nach Bayern, wo er dem Propst des Chor­
herrenstifts Habach am Staffelsee ein Werk 
zueignete. Propst Anton Kajetan von Unertl 
(1685-1753) hatte hohe Ämter in München 
inne; vielleicht konnte Rathgeber durch ihn 
sogar Kontakte zum Hof des bayerischen 
Kurfürsten knüpfen. Anschließend lebte er 
für einige Zeit im Benediktinerkloster Schey­
ern. Sicherlich wird er von dort aus seinen 
Verleger Johann Jakob Lotter in Augsburg be­
sucht haben.

1734 finden wir Rathgeber im Reichsstift 
St. Emmeram zu Regensburg, heute Schloß 
der Fürsten Thurn und Taxis. Wohl auf der 
Donau reiste Rathgeber nach Osten. Er be­
suchte die Benediktinerabtei Niederaltaich 
bei Deggendorf, wo, wie in Banz, gerade der 
barocke Neubau im Gange war. Weiter ging 
es die Donau hinab, nach Kloster Melk. Auch 
dort wurde gerade die Klosteranlage erneu­
ert.

Anschließend nahm der Abt des Zisterzien­
serklosters Heiligenkreuz Rathgeber als Gast 
auf, sei es in seinem Kloster im Wienerwald, 
sei es im Heiligenkreuzer Hof zu Wien oder 
sogar an beiden Orten. Gut vorstellbar, daß 
ihm dieser Prälat den Weg weiter nach Osten 
öffnete. Denn Heiligenkreuz hatte nicht nur 
ausgedehnte Besitztümer in Ungarn, der da­
malige Abt, Robert Leeb (1688-1755), stand 

zugleich dem Kloster St. Gotthard in 
Westungarn vor. Im Oktober 1735 erreichte 
Rathgeber die ungarische Erzabtei Martins- 
berg-Pannonhalma, wo er aber nach zwölf 
Tagen mehr oder weniger hinausgeworfen 
wurde. Wodurch er sich den Unwillen des 
Erzabtes zugezogen hatte, weshalb er, nach­
dem er vor dem Konvent musiziert hatte, mit 
einem Mal als Schmarotzer galt, wissen wir 
nicht.

Rathgeber kehrte nach Wien zurück, wo er 
ein Werk dem Abt des Schottenklosters wid­
mete. Dann zog er westwärts. Erwog er schon 
die Heimkehr nach Banz? Er besuchte das 
Benediktinerkloster St. Lambrecht in der 
Steiermark, dem ein Bamberger, Kilian Wer- 
lein (1677-1737), als Abt vorstand, und war 
zu Gast im Wallfahrtsort Mariazell, den die 
Benediktiner von St. Lambrecht seelsorger- 
lich betreuten.

Das war 1736. Dann verlieren wir Rathge­
ber aus den Augen. Wir wissen zwar, daß er 
ein 1736 oder 1737 erschienenes Werk dem 
Prinzipal der Österreichischen Jesuitenpro­
vinz gewidmet hat, aber nicht, wo er mit die­
sem zusammentraf: vielleicht in Wien, wo der 
Prinzipal residierte, vielleicht in Graz, wohin 
er des öfteren reiste, vielleicht in einem an­
deren Jesuitenkolleg. Am 2. September 1738, 
fast neun Jahre nach seiner Abreise, pochte 
Rathgeber wieder an die Banzer Kloster­
pforte.

Die Reise war ungemein bedeutsam für 
Rathgebers künstlerisches Leben. Etliche 
geistliche Werke entstanden in den neun Jah­
ren, viel mehr als in seinen Klosterjahren. 
Auch erschienen die drei Bände seines profa­
nen Werks. Mit seinen lebensfrohen Texten 
paßte es nicht recht zum mönchischen Stand, 
so daß der Verfasser nicht offen genannt 
wurde. Nur dem Kundigen verriet das 
„Ohren-vergnügende und Gemüth-ergöt- 
zende Tafel-Confect“, wer die Melodien ge­
schaffen oder neu arrangiert hatte. Das 
„Confect“ sei „aufgetragen und vorgesetzt 
Von einem Recht gut-meinenden Liebhaber“, 
heißt es auf dem Titel, und dabei waren das 
„V“ in „Von“ und das „R“ in „Recht“ in 
einer anderen Type gedruckt: die Initialen des 
Urhebers Valentin Rathgeber.

202



Wir kennen die Werke der Jahre 1729 bis 
1738, wir kennen etliche Stationen. Die Mo­
tivation Rathgebers für seine Reise aber ken­
nen wir nicht. Von ihm selbst hat sich keine 
Aussage erhalten, und die spärlichen Infor­
mationen sind vage. Interpretationen besitzen 
wir erst aus dem ersten Viertel des 19. Jahr­
hunderts. Sie stammen von dem ehemaligen 
Langheimer Konventualen und Bamberger 
Bibliothekar Joachim Heinrich Jaeck (1777— 
1847) und dem einstigen Banzer Mönch und 
Schullehrerseminar-Inspektor Georg Ilde- 
phons Schatt (1774-1829). Beide waren 
keine Zeitgenossen Rathgebers mehr, so daß 
ihren Darstellungen nur begrenzt Gewicht zu­
kommt.

Was war Rathgebers Reise für ihn selbst? 
War sie eine Bildungsreise? War sie eine Wer­
bereise? Plante Rathgeber überhaupt von An­
fang an eine derart weite Reise durch west- 
und süddeutsche Klöster, gar bis nach Un­
garn? Oder stand am Beginn einfach nur Klo­
stermüdigkeit, vielleicht ein konkreter, uns 
unbekannter Verdruß? Damit hängt eine wei­
tere, kontrovers beantwortete Frage zusam­
men: Hat Rathgeber mit oder ohne Ge­
nehmigung seines Abtes Banz verlassen?

Genau da widersprechen sich die Autoren 
des frühen 19. Jahrhunderts. Jaeck meint: 
„ Sein musikalisches Talent war zu sehr auf­
geregt, als daß es sich mit der stillen klöster­
lichen Ordnung befriedigen konnte.“ Rath­
geber habe den Abt um Erlaubnis zu einer 
Reise gebeten. Sie sei ihm versagt worden, 
darauf habe er das Kloster „ eigenmächtig “ 
verlassen. Schatt hingegen schreibt lakonisch: 
„In aeternum dimissus [...] per novem fere 
annos extra Monasterium vagatus est“ - auf 
ewig fortgeschickt, sozusagen aus dem Klo­
ster entlassen. Aber ein Kloster war kein Be­
trieb, der jemandem kündigen, kein Verein, 
der jemanden ausschließen konnte. Das Ge­
lübde band auf Dauer, weder der Abt noch der 
einzelne Mönch konnte es lösen.

Daß ein Mönch sein Kloster auf Zeit ver­
ließ, war nichts Seltenes. Kilian Düring ist ein 
Beispiel. Um nur ein paar weitere aus Rath­
gebers Zeit zu nennen: Pater Bernhard Zim­
mermann (f 1721) war lange Prior des 
Regensburger Schottenklosters, Cölestin 

Weinig (1642-1712) versah die Pfarrei Saal 
an der Saale, Joseph Herdeegen (1654-1725) 
war Pfarrer in Zapfendorf, dann in Eltmann, 
Placidus Hubmann (1710-1762) unterrichtete 
als Hauslehrer die Kinder der Familie von 
Rotenhan. Freilich, ein Wanderleben wie 
Rathgeber führte keiner, und es wäre für 
einen Benediktiner des 18. Jahrhunderts auch 
untypisch gewesen; die Mißbilligung des 
Fürstabts von St. Gallen spricht für sich.

Daß ein Mönch aus seinem Kloster floh, 
kam im frühneuzeitlichen Franken immer 
wieder vor. Zwei Fälle aus dem Banz der 
Rathgeber-Zeit gibt es: P. Maurus Büchner 
(1679-1732) verließ, nachdem ihn 1709 der 
Abt als Prior abgesetzt hatte, das Kloster und 
wurde evangelischer Pfarrer im Coburger 
Land. Der aus Karlsbad stammende P. An­
selm Hailer (1681-1740), ein begabter Musi­
ker und Altersgenosse Rathgebers, erlangte 
im März 1711 die Erlaubnis, mit einigen an­
deren Mönchen spazieren zu gehen, ver­
schwand im verschneiten Wald, rannte ins 
benachbarte Ausland, nach Sachsen-Coburg, 
wo ihn die vom Abt eilends hinterherge­
schickten Häscher nicht mehr greifen konn­
ten. Nach acht Monaten wandte er sich an den 
Würzburger Weihbischof, der die Heimkehr 
nach Banz vermittelte. Im März 1723 floh 
Hailer ein weiteres Mal, diesmal für fast 
zweieinhalb Jahre.

Wie verhielt es sich mit Rathgeber? Denk­
bar ist viel. Es gibt Indizien, mehr nicht. Für 
verbindliche Deutungen reichen sie nicht hin. 
In St. Gallen legte Rathgeber „von seinem 
Kloster [...] litteras Dimissoriales“ vor, eine 
Genehmigung zum Verlassen von Banz, was 
auf die Erlaubtheit der Reise hindeutet. Der 
Kontakt zu Banz verlor sich freilich, denn im 
Protokoll der Abts wähl vom Januar 1731 
heißt es, Rathgeber habe in den eineinviertel 
Jahren seit seinem Fortgang nichts von sich 
hören lassen. Auch diese Notiz gilt es ernst 
zu nehmen. Wir müssen die Fragen zu den 
Motiven und näheren Umständen der Reise 
also offen lassen.

Die letzten Lebensjahre
1738 kehrte eine Größe des süddeutschen 

Musiklebens nach Banz zurück, freilich in 

203



der gebotenen Bescheidenheit. Rathgeber 
führte sich mit einem musikalischen Werk 
ein: Heimgekommen als „frater humilis“ 
(demütiger Bruder), widmete er sein op. XIX 
dem Banzer Abt Gregor Stumm (1693— 
1768). Sein erstes Werk habe er einem Banzer 
Prälaten zugeeignet, und dieses solle sein 
letztes sein.

In Wahrheit publizierte er weiter. 1739 und 
1741 verlegte Lotters Witwe 36 Offertorien. 
1743 und 1750 brachte ihr Sohn Johann 
Jakob Lotter jun. (1726-1804) - bekannt als 
Verleger von Leopold Mozart - 60 „Schlag­
arien“ heraus. Es handelte sich dabei um 
„Galanterie-Stücke“ für Schlaginstrumente 
- Orgel, Cembalo oder Clavichord -, zuge­
schnitten für den „Liebhaber“, den musikali­
schen Amateur, zu spielen im privaten 
Rahmen wie in der Kirche.

Von Rathgebers Leben im Kloster seit sei­
ner Rückkehr wissen wir wenig aus zeitge­
nössischen Quellen. Erst in einer biogra­
phischen Skizze von 1814 lesen wir, Rathge­
ber sei anfangs „in ein unterirdisches Ge­
fängnis [...] gesperrt“ worden, habe bei 
einem Bamberger Franziskaner eine Gene­
ralbeichte und vor dem Konvent ein neuerli­
ches Ordensgelübde abgelegt und sei nach 14 
Tagen der Haft entlassen wurden. 56 Jahre 
alt, war Rathgeber wieder ein ganz normaler 
Mönch in Banz.

Er litt in seinen letzten Lebensjahren an 
Krankheiten, wohl namentlich an der Gicht. 
In Kissingen suchte er im Sommer 1744 Lin­
derung. Valentin Rathgeber starb am 2. Juni 
1750 im Kloster nach einer halbjährigen Läh­
mung, vielleicht der Folge eines Schlagan­
falls. In der Gruft unter der Kirche wurde er 
beigesetzt. Sein Begräbnisplatz ist nicht mehr 
zu identifizieren, aber nicht, wie phantasiert 
worden ist, weil irgendjemand „die Aufschrift 
auf seiner Grabstätte aus Neid und Mißgunst 
bewußt ausgekratzt“ hätte. Der Raum war 
begrenzt, so daß die Bestattungsnischen 
regelmäßig wiederbelegt wurden, die von 
Rathgeber ebenso wie die seiner meisten Mit­
brüder. Bis vor kurzem erinnerte in Banz, je­
denfalls an allgemein zugänglichen Orten, 
nichts an Rathgeber.

Zur Bedeutung des Komponisten 
Rathgeber

Rathgebers Musik ist geblieben. Allein an 
gedruckten Werken hinterließ er 520 Kom­
positionen, davon drei Viertel geistliche: 164 
Offertorien (Musik zur Gabenbereitung), 61 
Antiphonen, 42 Messen, 36 Hymnen usw. 
Erasmus Gaß zählt fast 10.000 Druckseiten 
Musik. Rathgebers Werke wurden in ganz 
Süddeutschland, Österreich, der Schweiz ge­
kauft und aufgeführt, dazu in Ungarn, in der 
Slowakei, in Polen.

Seine Popularität gründet in der Einfachheit 
seiner Werke. Nicht für die Aufführung in Ka­
thedralen oder Hofkirchen an Hochfesten 
seien sie bestimmt, schrieb er in der Vorrede 
zu seinen 1721 veröffentlichten Messen, auch 
weniger gebräuchliche Instrumente seien 
nicht vorgesehen. Er orientierte sich an den 
Möglichkeiten ländlicher oder kleinstädti­
scher Pfarrkirchen. Es ging ihm darum, dort 
an Sonn- und Festtagen qualitätvolle Musik 
zu bieten. Rathgeber schrieb nicht für höfi­
sche Virtuosen, nicht für großstädtische In­
terpreten, nicht für große Orchester. Seine 
Musik war bestimmt für den Organisten einer 
Landkirche, für den Stadttürmer mit seinem 
kleinen Streicherensemble, für den Schul­
meister, nicht zuletzt für den Musikdilettan­
ten. Rathgeber wurde so zum Schöpfer oder 
wenigstens Mitschöpfer eines neuen kirchen­
musikalischen Typus, der „missa ruralis“ 
(„ländlichen Messe“).

„Brevitas“, „facilitas“, „suavitas“ nannte 
er selbst als seine Grundsätze: Kürze - Ein­
fachheit, Aufführbarkeit - Gefälligkeit, Ein­
gängigkeit. Rathgeber hat nicht komplizierte 
Fugen gezirkelt, nicht für ein Virtuosentum 
komponiert. Gerade durch die Schlichtheit 
und durch seine prägnante Melodik wies er 
aber in die Zukunft. Er wandte sich ab „von 
der kunstvoll-polyphonen, gearbeiteten' 
Schreibweise“, so 1995 Franz Krautwurst, 
hin zu „mehr Homophonie und ,Natürlich­
keit' „knappe und überschaubare Formen 
sowie [...] kantable und einprägsame Melo­
dik“ prägten sein Werk und machten es be­
liebt.

Rathgeber war ein Zeitgenosse Bachs 
(1685-1750). Rathgeber ihm gegenüberzu­

204



stellen, wird unserem Banzer Mönch nicht 
gerecht - es hieße Äpfel mit Birnen verglei­
chen. Eher wird man Rathgeber als süddeut­
sches Gegenstück zum etwa gleichaltrigen 
Hamburger Musikdirektor Georg Philipp Te­
lemann (1681-1767) sehen können - und mit 
ihm als Vorläufer der Klassik.

Rathgebers Nachruhm
Abt Gregor Stumm, der 1731, in Rathge­

bers Abwesenheit, mit knapper Mehrheit 
gewählt wurde, verwandelte in seiner 37jäh- 
rigen Amtszeit Banz in ein modernes geisti­
ges Zentrum. Rathgeber erlebte den Beginn 
dieser Entwicklung mit. Als Hort der katholi­
schen Aufklärung erlangte Banz, Jahrzehnte 
nach Rathgebers Tod, Ruhm in der gebilde­
ten Welt; aus dem ganzen deutschsprachigen 
Raum reisten Gelehrte hierher, um sich mit 
den vielseitig forschenden Mönchen auszu­
tauschen. Der Glanz der aufgeklärten Abtei 
überstrahlte im späten 18. Jahrhundert den 
Ruhm Rathgebers. Mag er durch seine ein­
gängigen Werke auch Wegbereiter einer 
neuen musikalischen Epoche geworden sein 
- das Gedenken an ihn verblaßte. Um 1800 
wurden in Banz Werke von Bamberger Kom­
ponisten sowie eines Banzer und eines Lang- 
heimer Mönchs aus der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts gespielt, jedoch wohl nicht 
mehr Rathgeber.

Es gebe in- und außerhalb Deutschlands 
keinen Chor, schrieb 1821 der frühere Ban­
zer Mönch Georg Ildephons Schatt, der nicht 
durch Rathgebers Kompositionen Gott und 
den Heiligen zum Lob singe längst über das 
Grab des Verstorbenen hinaus.3

Aber das war, wie es scheint, mehr Wunsch 
als Wirklichkeit.

Immerhin, in manchem Kloster, in Krems- 
münster etwa, oder auch am bayerischen Hof 
führte man Rathgeber nach 1800 noch auf. 
Ingesamt aber fiel er dem Vergessen anheim. 
Als der Cäcilianismus seit den 1870er Jahren 
eine Erneuerung der katholischen Kirchen­
musik brachte, zumal den polyphonen Kir­
chengesang wiederentdeckte, als die Streicher 
und sonstigen Instrumentalisten in der Kirche 
ausgedient hatten - der Organist allein aus­
genommen -, da war Rathgeber endgültig un­

zeitgemäß. Er galt als zu heiter für den Kir­
chenraum. So wie man die fröhlichen 
Appiani-Putten in Vierzehnheiligen als un­
schicklich übermalte, verstaubten die Rath­
geber-Noten.

Das Bild eines seichten Vielschreibers 
zeichnet der angesehene Musikhistoriker Ro­
bert Eitner (1832-1905), der 1888 den Rath­
geber-Artikel für die Allgemeine Deutsche 
Biographie schrieb. Wenig Handfestes steht 
da: der Herkunftsort Oberelsbach, der Zeit­
punkt der ersten und der letzten Veröffentli­
chung, der Verleger. Rathgeber sei „ einer der 
fruchtbarsten Kirchencomponisten aus der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts“, meinte 
Eitner - und münzte diesen Befund in einen 
Vorwurf um: „Es war die Zeit der kleinen 
Geister [...]. Kirchenmusik wie Opernmusik 
wurden wie aus dem Ärmel geschüttelt. “ Man 
frage sich, so Eitner, „ob diese Zeit unsere 
Bewunderung oder unsere Verwunderung 
hervorrufen soll.“ Die Tendenz zur Verwun­
derung war überdeutlich. Das Tafelkonfekt 
galt zu jener Zeit als „gewöhnliche Unter­
haltungsmusik “.

Erst im frühen 20. Jahrhundert erkannte die 
Musikwissenschaft die Bedeutung des Tafel­
konfekts für die Entwicklung des Sololiedes 
und ermittelte zugleich Rathgeber als den Ur­
heber. Die Neuauflage erst von Teilen, 1942 
des ganzen Tafelkonfekts trug dazu bei, Rath­
geber wieder populär zu machen. Einzelne 
Schlagarien wurden 1932/33 veröffentlicht, 
mehrere Messen sind als moderne Edition 
verfügbar. Doch gerade das kirchenmusikali­
sche Werk spielt heute kaum noch eine Rolle; 
zu sehr haben sich liturgische Praxis und die 
Vorstellungen von Musik im Gottesdienst ge­
wandelt. Was Banz angeht, so kommt P. Mar­
tin Kuhn (1910-1974) von der Gemeinschaft 
von den heiligen Engeln - 1933 bis 1978 Ei­
gentümerin der einstigen Klosteranlage Banz 
- das Verdienst zu, Rathgeber vor Ort „wie­
derentdeckt“, ihn an seiner Wirkungsstätte 
wieder auf geführt zu haben.

Rathgeber, vorübergehend vergessen, zeit­
weilig verschmäht, ist heute mehr denn je 
musikalisch präsent; nicht zuletzt die uner­
müdliche Valentin-Rathgeber-Gesellschaft in 
Oberelsbach hat Verdienste darum. Rathge- 

205



ber ist freilich nicht in den Konzerthallen zu 
hören, denn dorthin passen seine Werke nicht. 
Für die Säle, für die Dome, für die großen 
Kirchen mit ihrem üppigen Musikleben 
schrieb er nicht. Er war der Komponist der 
kleinstädtischen und dörflichen Welt und 
ihrer Musiker. Das Tafelkonfekt war für den 
Salon, vielleicht sogar für die Wohnstube be­
stimmt, es war gedacht nicht für den Virtuo­
sen, sondern für den ambitionierten Laien.

Rathgebers Musik nimmt sich zurück; sie 
sieht auf die Praxis, ist auf Breitenwirkung 
gerichtet. Diese Art zu komponieren ent­
sprach seinen Gaben, sie war dem ersehnten 
Absatz geschuldet - und doch scheint hinter 
seinem künstlerischen Tun der ausdrückliche 
Wunsch gestanden zu haben, qualitätvolle 
Musik auch für die sogenannten „einfachen“ 
Leute zu schaffen.

Die Musik Rathgebers hat mithin eine die­
nende und eine soziale Seite - ein guter 
Grund für den Rotary Club Obermain, dem 
Komponisten ein Denkmal zu setzen. Sein 
Platz, markant und doch nicht dominant, ist 
mit Bedacht gewählt. Er ist nahe der Kirche, 
in der Valentin Rathgeber gewirkt hat, und 
zugleich hat man vom Standort den Blick in 
die Ferne. So spiegelt der Ort die Spannung 
im Leben Rathgebers, des weltabgewandten 
Mönchs und des publikumsorientierten Ton­
künstlers, wider.

Ausgewählte Literatur:
Dippold, Günter: Zur „Geniereise“ Valentin Rath­

gebers, in: Vom Main zum Jura. Heft 5 ( 1988), 
S.33-42.

Dippold, Günter: Kloster Banz. Natur, Kultur, Ar­
chitektur. Staffelstein 1991.

Dotzauer, Wilfried: Die kirchenmusikalischen 
Werke Johann Valentin Rathgebers. Phil. Diss. 
Erlangen 1976.

Gaß, Erasmus: Rathgeber als Kurgast in Kissingen 
im Jahr 1744, in: Mainfränkisches Jahrbuch 
für Geschichte und Kunst 60 (2008), S. 162- 
177.

Gaß, Erasmus und Berthold: Johann Valentin 
Rathgeber (1682-1750). Leben - Werk - Be­
deutung. Eine Wanderausstellung der Valentin- 
Rathgeber-Gesellschaft e. V. anläßlich des 325. 
Geburtstags. Oberelsbach 2007 (Musica Bu- 
chonia 1) (mit umfassender Bibliographie S. 
225-236).

Gaß, Erasmus und Berthold (Hrsg.): Rathgeber im 
Kontext. I. Internationales Rathgeber-Sympo­
sium am 3. Juni 2007 in Oberelsbach. Fest­
schrift für Franz Krautwurst zum 85. 
Geburtstag. Oberelsbach 2008 (Musica Bu- 
chonia 2).

Krautwurst, Franz: Valentin Rathgeber OSB 
(1682-1750), in: Fränkische Lebensbilder. 
Bd. 14. Neustadt a.d.Aisch 1991, S. 141-161; 
Ndr. in ders.: Franconia cantat. Fränkische 
Musikgeschichte in Lebensbildern aus sechs 
Jahrhunderten. Hrsg, von Friedhelm Brusniak. 
Würzburg 2006 (Veröffentlichungen der Ge­
sellschaft für fränkische Geschichte IX, 51), S. 
63-83.

Krautwurst, Franz: Neues zur Lebens- und Rezep­
tionsgeschichte Valentin Rathgebers OSB 
(1682-1750), in: Musik in Bayern 50 (1995), 
S. 45-57.

Schatt, Georg Ildephons: Lebens-Abriß des Hoch­
würdigen und Hochwohlgebomen Herrn Gal­
lus Dennerlein Abten und Prälaten des 
aufgelößten Benedictiner-Stifts Banz. Bam­
berg-Würzburg 1821.

Wendehorst, Alfred: Die Benediktinerabtei St. Pe­
trus und St. Dionysius in Banz. München 2009 
(Materalien zur Bayerischen Landesgeschichte 
23).

Anmerkungen:
1 Die Redeform ist weitgehend beibehalten, für 

den Druck sind jedoch ortsbezogene und ta­
gesaktuelle Elemente beseitigt.

2 „Quartum vero genus est monachorum quod 
nominatur gyrovagum, qui tota vita sua per di­
versas provincias ternis aut quaternis diebus 
per diversorum cellas hospitantur, semper vagi 
et numquam stabiles, et propriis voluntatibus 
et gulae illecebris servientes.“

3 „Nullus tam in quam extra Germaniam chorus 
musicus est, qui non compositionibus ejus Deo 
et Sanctis laudes concinit diutissime post de­
functi nostri funus duraturas.“

206


